
111

Der Dreimännleinstein

aus Nagold

Von Albert Walzer

In der mittelalterlichen Abteilung des Württ. Landes-

museums befindet sich ein Gewölbeschlußstein aus

dem ehemaligen Chor der 1870 abgebrochenen Ma-

rienkirche in Nagold\ der wegen seiner eigenartigen
Darstellung auffällt (Abb. 1). In einem Kreis hasten

drei nackte Männer in gestrecktem Lauf dem rah-

menden Rundprofil entlang so hintereinander her,
daß jeder mit der vorgeworfenen Rechten die linke

Fußsohle seines Vordermanns berührt. Dabei hat er

mit der zurückschwingenden Linken auch noch seinen

Hintermann beim Schopf gepackt.
Die gleiche Darstellung findet sich in unserem Lande

auch noch auf einem Schlußstein in der Stadtkirche

von Murrhardt (Abb. 2) und im ehemaligen, jetzt
als Sakristei benützten Chor der Pfarrkirche in Plü-

derhausen bei Schorndorf (Abb. 3), wo sie auffallen-

derweise aus Metall dem eigentlichen Schlußstein

aufgelegt ist 2. Schließlich ist früher schon auf einen

ähnlichen Dreimännleinstein im Kreuzgang der Stifts-

kirche St. Petri in Fritzlar (Abb. 4) aufmerksam ge-

macht worden 3
,

auf dem die Figürchen allerdings
bekleidet sind.

Für die Datierung der Schlußsteine stehen zwei Zeit-

angaben zu Gebote. Die ehemalige Marienkirche in

Nagold ist nach der Inschrift auf einer ebenfalls ins

Landesmuseum gekommenen Säulentrommel 1360 zu

bauen begonnen worden 4. Nach der Aufmachung des

Taufbeckens zu schließen, das als drittes Stück aus der

abgerissenen Kirche in Stuttgart steht, muß sie an-

schließend rasch aufgebaut und ausgestattet worden

sein. Der Nagolder Schlußstein wäre danach noch im

letzten Drittel des 14. Jahrhunderts entstanden. Wei-

ter ist noch bekannt, daß die Stadtkirche in Murr-

hardt von 1434 ab ihre heutige Gestalt und damit

auch ihr Gewölbe bekommen hat. Vergleicht' man

nun die Darstellungen miteinander, so fällt auf, daß

die Figuren auf dem Nagolder Stein wesentlich besser

proportioniert und auch ganz anders in ihrer Bewe-

gung verstanden sind als die auf den übrigen Schluß-

steinen. Sie sind seitwärts gedreht und laufen damit

wirklich dem Rahmenrund entlang, während die

anderen aus der Hintergrundfläche heraus frontal

nach unten schauen und damit keinen Boden für ihren

Lauf haben. Sie schweben irgendwo in der Luft und

rudern dabei hilflos mit ihrem ledigen Bein herum

(Murrhardt) oder ziehen es nach, ohne daß die Situ-

ation recht geklärt wäre (Plüderhausen). Im Gegen-
satz zu den beiden genannten Daten würde man also

am liebsten den Nagolder Stein für den jüngsten und

die anderen, auch den aus Murrhardt, für älter

halten. Sollte der letztere aber tatsächlich nach 1434

entstanden sein, so kämen wir mit dem Nagolder in

die zweite Hälfte des 15. Jahrhunderts. Daß seine

Figürchen so tief unterschnitten, ihre Körper und

Glieder ganz auf Bewegung abgestellt sind, und dabei

tiefe Schattenlöcher umschließen, könnte dafür spre-
chen. Aber daß die Rippenansätze noch das charak-

teristische birnförmige Profil haben, verlangt eigent-
lich doch, daß es bei der angegebenen Datierung
bleibt. Es ist jedenfalls kaum anzunehmen, daß der

Schlußstein nachträglich ausgewechselt und die Rip-

penansätze dabei nach dem ursprünglichen Muster

angelegt wurden. Unter diesen Umständen bliebe zu

erwägen, ob es sich in Murrhardt nicht um einen

älteren, wieder verwandten Schlußstein handelt. Je-

Abb. 1. Schlußstein aus der ehemaligen Marienkirche in Nagold
Württ. Landesmuseum Stuttgart



112

denfalls stammen die genannten Darstellungen ent-

weder alle aus dem 14. oder teilweise aus dem 14.

und teilweise aus dem 15. Jahrhundert.
Jede Deutung dieser Schlußsteinbilder wird davon

ausgehen müssen, daß es sich bei ihrem Motiv offen-

sichtlich um einen Kreislauf oder Wirbel handelt, und

daß die Männer dabei so betont miteinander verfloch-

ten sind, daß sie trotz ihrer Dreizahl auch wieder

eineEinheit bilden. Sie könnten deswegen zunächst ein-

mal einfach ein Bild dafür sein, daß hier im Gewölbe-

scheitel die in den Rippen aufsteigenden architekto-

nischen Kräfte zusammenprallen und sich zu einem

rotierenden Energiezentrum ausgleichen. Nachdem

die Gotik namentlich des 14. Jahrhunderts auf den

Schlußsteinen häufig Blätterwirbel dargestellt hat und

damit wohl das gleiche zum Ausdruck bringen wollte,
scheint eine solche Deutung fürs erste naheliegend.
Daß die Anzahl der Männlein nicht mit der der Rip-
penansätze übereinstimmt (in Plüderhausen sechs,
sonst vier), würde nicht unbedingt dagegen sprechen.
Auch die Blätterwirbel sind fast nie aus ebensoviel

Blattformen wie Gewölberippen zusammengesetzt.

Das Motiv könnte also einfach zur Verlebendigung
des Formgedankens in der gotischen Architektur er-

funden worden sein.

Oder haben diejenigen recht, die wegen der Beschrän-

kung auf drei Figürchen in diesen Schlußsteinbildern

ein mittelalterliches Symbol der göttlichen Dreifaltig-

keit sehen? 5 Aber wäre das Mittelalter von sich aus

darauf gekommen, die drei göttlichen Personen mit

drei nackten Männern zu vergleichen und vor allem,
was hätte dann der Kreislauf der Drei zu bedeuten?

Daß der Sohn vom Vater gezeugt wird und beide

zusammen nach kirchlicher Lehre den Hl. Geist aus-

hauchen, ist kein Kreislauf. Es könnte höchstens durch

ein Dreieck angedeutet werden. Zudem haben die

Theologen immer wieder betont, daß zwischen dem

Gezeugtwerden des Sohnes und der Exspiratio des

Geistes ein Unterschied ist. Um so weniger dürfte eine

solche unterschiedslose Abfolge der Drei als Bild des

Verhältnisses vom Vater zum Sohn und Geist gebil-
ligt worden sein. Andererseits konnte die Dreifaltig-
keit, auch wenn sie im 4. Laterankonzil (1215) aus-

drücklich als „das (eine) Prinzip der Welt und als

der eine Schöpfer aller sichtbaren und unsichtbaren

Dinge" charakterisiert wurde, niemals als Wirbel und

damit als Urbewegung dargestellt worden sein, aus

der alles Leben hervorgeht. Die Schöpfung und Er-

haltung der Welt entspringt nach Ansicht der Kirche

einem Willensakt der Gottheit, keiner zeugenden
Bewegung derselben. Sie wäre sonst auf die Stufe

einer sich von selbst entfaltenden Naturkraft herab-

gesunken. Das Mittelalter kann also nicht ohne wei-

teres eine solche Darstellung als Symbol der Drei-

faltigkeit entwickelt haben.

Aber eine andere Möglichkeit wäre zu erwägen,

Abb. 2. Schlußstein in der Stadtkirche Murrhardt Abb. 3. Schlußstein im ehemaligen Chor

der Pfarrkirche in Plüderhausen



113

nämlich ob es sich nicht um eine Kombination aus

beidem handelt, aus dem Willen, die architektonischen

Absichten zu verlebendigen und aus dem Wunsch,
diese Verlebendigung der Form so zu gestalten, daß

sie gleichzeitig eine religiöse Idee andeutet 6 . Dafür

kämen folgende zwei Versionen in Frage: Die vier

Rippenbögen des Nagolder, Murrhardter und Fritz-

larer Beispiels könnten zusammen mit den vier Ecken,
aus denen sie herauswachsen, der mittelalterlichen

Zahlensymbolik entsprechend als Sinnbilder der vier

Elemente aufgefaßt worden sein. Dann würde der

von ihnen begrenzte und durch sie als den entschei-

denden Kraftströmen in seinem Aufbau bestimmte

Raum den Kosmos, letzten Endes die gesamte Schöp-
fung, bedeuten. Nach der mittelalterlichen, auf die

Antike zurückgehenden Auffassung ist der Kosmos

genau so wie der Mensch aus den vier Elementen

gebildet worden. Schon in altchristlicher Zeit faßt der

hl. Cyprian 7 die Zahl vier „propter quattuor ele-

menta" als Zeichen für alles von Gott Geschaffene,
für die „creatura" auf, und das ist später immer

wiederholt worden. Diesem Hinweis auf die Schöp-
fung wäre dann mit den drei Gestalten auf dem

Schlußstein das Zeichen des dreieinigen Schöpfers
gegenübergestellt, genau so wie schon Cyprian und

nach ihm viele mittelalterliche Symboliker der Vier

als dem Zeichen der Schöpfung, der „creatura", die

Drei als Zeichen des Schöpfers, „creatoris propter

trinitatem", gegenüberstellen. In der Verbindung der

so gedeuteten Vier und Drei zur Sieben begründen
sie die Heiligkeit dieser Zahl. Die Sieben wird des-

wegen bezeichnenderweise auch gern als Symbol der

Vollendung und Gesamtheit gedeutet 8 . Bei einer

solchen Erklärung wäre der Übergang von den vier

Rippenbögen zu den drei Figürchen auf den Schluß-

steinen dieser Art inhaltlich begründet. Daß die Drei

dabei zusammen einen Wirbel bilden, wäre dagegen
aus der Absicht bedingt, gleichzeitig auch noch den

Architekturgedanken, also das Aufeinanderstoßen

der in den Rippen aufsteigenden Kräfte und ihren

Ausgleich zu einer kreisenden Bewegung, entspre-
chend zu versinnbildlichen.

Die andere Version hätte vielleicht auch noch den zur

Deutung des formalen Aufbaues erforderlichen Wir-

bel bis zu einem gewissen Grad miterklärt. Wurde

das von den vier Rippen getragene Gewölbe für ein

Symbol des Himmelsgewölbes gehalten - und daß

das geschehen ist, beweisen die Sterne, mit denen das

Gewölbe gelegentlich verziert wurde - so bedeuteten

die vier Rippen die vier Säulen, von denen das Him-

melsgewölbe getragen wird. Wo sie Zusammenstößen,
ist die runde Öffnung ins Jenseits, die Mandoria. Wir

können sie häufig um die Figur Christi herum dar-

gestellt sehen. Nur ist sie dann meistens seiner hoch-

ragenden Gestalt wegen spitzoval. Sie soll andeuten,
daß er aus dem Jenseits ins Diesseits kommt, wieder

dorthin zurückkehrt oder durch diese Öffnung auf

dem Himmelsthron zu sehen ist. Daß dabei in der

Regel die vier Evangelistenzeichen um sie herumgrup-

piert sind, beweist, daß auch diese Bilder Christi in

der Mandoria durch die Vorstellung von den vier das

Himmelsgewölbe mit dem Jenseitstor tragenden Welt-

säulen bedingt sind. Denn die Evangelistenzeichen
werden auf die Vision bei Ezechiel, Kap. 10, zurück-

geführt. Dort tragen vier Cherubim mit einem nach

Ezechiel 1, 7 als Stierkopf zu deutenden Cherubs-

Abb. 4. Schlußstein aus dem Kreuzgang
der Stiftskirche St. Petri in Fritzlar (Nachzeichnung)

Abb. 5. Wirbel auf einer Tonbulle aus Ur

(Nachzeichnung)



114

gesicht, einem Adler-, Löwen- und Menschenkopf
den Thron Gottes. Die Bilder schieben die Mandoria

zwischen die Cherubim und den Thron. Damit tragen
diese statt des Thrones das Himmelsgewölbe mit der

Öffnung ins Jenseits, sind also an die Stelle der vier

Weltsäulen getreten. Wenn die vier Rippenbögen
unserer Beispiele als Symbole der vier Weltsäulen

mit den vier Evangelistenzeichen und so mit den vier

Ezechielschen Cherubim verglichen worden wären,
würde die Ezechiel-Vision deswegen eine Erklärung
für den Wirbel der drei Gestalten auf den Schluß-

steinen geben, weil der Thron Gottes dort ein Wagen
ist, der sich mit der Gottheit ständig um sich selber

dreht. Davon wäre nur noch das Kreisen der Gottheit

selbst geblieben.
Aber gegen beide Auslegungsversuche, mit Hilfe

typisch mittelalterlicher Ideen die Architektur zu

deuten, spricht 1. der Umstand, daß es in Plüder-

hausen statt vier sechs Rippen sind, die den Schluß-

stein tragen, und daß es in Nagold offenbar ein

Netzgewölbe war, 2. daß wir für die meisten anderen

Schlußsteinbilder keine ähnlichen, vom Gesamtaufbau

ausgehenden Erklärungen finden können, und 3. daß

es nach wie vor erstaunlich wäre, wenn das Mittel-

alter von sich aus, also unbeeinflußt durch ältere Vor-

lagen, drei nackte Männer als Symbol der Dreifaltig-
keit genommen hätte.

Tatsächlich ist auch schon einmal vermutet worden,
daß der Dreierwirbel auf unseren Schlußsteinen

überhaupt kein mittelalterliches, sondern ein altüber-

kommenes Motiv ist. Aber man hat dabei die Quelle
offensichtlich in einer falschen Richtung gesucht.
H. Chr. Schöll 9 glaubte nämlich, in den Schlußstein-

bildern würde die Vorstellung einer im vorchristlichen

Germanien verehrten weiblichen Dreifaltigkeit weiter-

leben, genau so wie in dem bekannten Kindervers:

„Hotte, hotte, Rößle,
Z’Stuget stoht e Schlößle,
Z’Stuget stoht e Doggehaus,
Gucket drei alte Jungfre raus."

Oder wie in den vielverehrten, vieldargestellten, aber

zweifellos nur christianisierten drei hl. Jungfrauen:
Einbet, Wilbet und Ambet oder Borbet. Daß die drei

Gestalten in Plüderhausen keine Geschlechtsmerk-

male haben, schien Schöll recht zu geben. Aber sind

sie nicht bloß später entfernt worden, weil man ihre

Darstellung an Figuren, die als Symbol der Drei-

faltigkeit gelten sollten, schließlich für undezent hielt?

Auf dem Nagolder Stein, der Schöll offenbar nicht

bekannt wurde, sind sie jedenfalls alle drei deutlich

als Männer charakterisiert, und in Murrhardt ist es

wenigstens noch eine. Nachdem es sich aber zweifel-

los um dasselbe Motiv handelt, scheidet die Schöllsche

Theorie von vornherein aus.

Wenn wir uns weniger an die Dreizahl der Gestalten

halten und dafür mehr auf die Tatsache achten, daß

sie einen Wirbel bilden, zeigt es sich, daß dieses

merkwürdige Motiv: Wirbel aus menschlichen Lei-

bern, uralt ist. 1929 hat Woolley bei den Ausgra-
bungen im Gebiet der sumerischen Stadt Lfr in Meso-

potamien eine Tonbulle gefunden, die heute in

London aufbewahrt wird10. Darauf ist unter der

Darstellung von Kämpfen zwischen Helden, zwischen

einem Wisent und einem Löwen und dem Bild der

Mondsichel sowie des achtstrahligen Sterns eine Keil-

inschrift der Gemahlin des „Meschannippadda, Kö-

nigs von Kisch", der sonst auch als König von Ur

bekannt ist und in der Zeit um 3200 v. Chr. gelebt
haben muß. Den Abschluß macht die in Abb. 5 ge-

zeigte Darstellung eines Wirbels aus vier nackten

menschlichen Gestalten. Und was für uns dabei

besonders wichtig ist, er ist so angelegt, daß jede
Figur mit ihrer Linken das in der Knielaufstellung
zurückgeworfene rechte Bein der vorausgehenden
umklammert. Die Darstellung nimmt also sogar schon

diese eine Besonderheit der Formulierung des Men-

schenwirbels auf den Schlußsteinen vorweg. Statt der

anderen - nämlich daß sich die drei dabei am Schopf
packen - tragen die vier sumerischen Gestalten je-
weils einen Dolch in der Rechten.

Eine zweite urtümliche Darstellung eines Wirbels aus

menschlichen Leibern befindet sich auf einem aus

Babylon stammenden Marmorscheibchen unter den

Beständen der vorchristlichen Abteilung der Berliner

Museen 11 (Abb. 6). Bei den Ausgrabungen der deut-

schen Orientgesellschaft kam es in der Wohnstatt-

schicht der ersten Dynastie von Babylon, also der

sogenannten Hammurabi-Dynastie zum Vorschein.

Danach muß es in der Zeit um 2000 v. Chr. entstan-

den sein. Hier sind es fünf nackte bärtige Männer.

Ihr Kopf und Oberkörper steht streng aufgerichtet
strahlenförmig von dem Pentagramm ab, das der

Unterleib und die wie der ganze Körper ausgerich-
teten Oberschenkel der fünf dadurch miteinander

bilden, daß die Unterschenkel jeweils zwischen den

Beinen der Vordermänner durchgeschoben und an

ihren Leibern hochgewinkelt sind.

Schließlich findet sich noch ein dritter Typ auf zwei

aus Bronze gegossenen, kreisförmigen Bekrönungen

persischer Standarten (Berlin, Sammlung Sarre; Paris,

Louvre), die von Sarre 12 für vorachaemenidisch ge-

schätzt, also etwa aufs 7. Jahrhundert v. Chr. datiert,
von Heuzey aber für parthisch und damit für Werke



115

des 3. Jahrhunderts gehalten werden (Abb. 7). Hier

sind es wieder vier, und zwar bekleidete Gestalten.

Dabei streben ihre Körper wie bei dem babylonischen
Beispiel von einem inneren Ring sternstrahlenförmig
nach außen weg. Aber in diesem inneren Ring sind sie

mit ihren Beinen nicht kompakt miteinander verfloch-

ten, sondern wirbeln in Knielaufstellung so hinter-

einander her, daß jeder mit seinem rechten Fuß auf

die Hüfte des Vordermanns tritt und mit dem linken

Bein unter dem Leib der folgenden Gestalt Fuß faßt.

Also wieder ein Kreislauf wie auf der Tonbulle aus

Ur, nur daß er statt dem rahmenden Rund entlang im

Zentrum vor sich geht und die Köpfe damit statt nach

innen gekehrt zu sein, nach außen schauen.

Nachdem sich die Figuren dabei mit bogenförmig nach

dem äußeren Rahmen zu ausgestreckten Armen die

Hände reichen, anscheinend um dabei etwas zu halten,
bilden die Armpaare mit den Körpern zusammen eine

achtstrahlige Sternform um den inneren Wirbel. Sollte

es sich dabei um ein Bild der kreisenden Sonne mit

einem achtteiligen Sternstrahlenkranz nach dem

Muster der Sonnensiegel auf den babylonischen Ur-

kundensteinen handeln? Die Köpfe und Handbündel

könnten jedenfalls den Kugel- oder Kreisformen an

den Spitzen der acht Strahlen des Sonnenstems ent-

sprechen, durch die dieser überhaupt erst als solcher

kenntlich ist. Die ursprünglich sechs Vögel auf dem

äußeren Rund könnten die Sonne in den einzelnen

Zeitphasen des Tages bedeuten, der ruhende Stier

oder Widder in der Mitte oben die Mittagssonne und

die beiden voneinander abgekehrten Stiere, die das

Rund tragen, die Morgen- und Abendsonne. Ob die

beiden älteren Beispiele auch schon Sonnensymbole
sein sollten, wissen wir nicht. Daß die Vier auf der

Tonbulle aus Ur Dolche in den Händen tragen, scheint

nach unseren Begriffen dagegen zu sprechen. Aber ob

die anderwärtig vorgeschlagene Deutung 13 auf vier

der Haartracht nach weibliche Windgottheiten zu

Recht besteht, müßte bei ihrer ausgesprochenen Kreis-

laufbewegung nachgeprüft werden. Über die Dar-

stellung auf der Marmorscheibe aus Babylon steht

jedenfalls soviel fest, daß es sich dabei um ein Glücks-
oder Abwehrzeichen handelt.

Vorchristliche Wirbelformen mit drei Personen sind

bis jetzt nicht aufgetaucht. Aber nachdem sowohl vier-

wie fünffigurige vorkommen - also ein Wechsel mög-
lich war - ist es nicht ohne weiteres von der Hand zu

weisen, daß es auch alte Dreiergruppen gegeben haben

kann. Es wird dadurch sogar wahrscheinlich, daß ein

anderes, öfter wiederkehrendes Wirbelmotiv, ein

Triskeles mit drei menschlichen Beinen um einen Kreis

oder ein menschliches Gesicht gelegentlich auf einem

Löwen (Vase: Aspendos in Pamphilien) oder über

einem Stier (Relief von Bedjae, Tunis, mit der phöni-
zischen Inschrift: Geweiht Baal dem Herrn, dem

ewigen Sonnenkönig) dargestellt ist und demnach

Abb. 6. Marmorscheibe (Gußform?).
Ausgegraben in Babylon

Abb. 7. Bekrönung einer persischen Standarte

Sammlung Sarre, Berlin



116

ebenso als Sonnenzeichen wie der vierfigurige Wirbel

auf den persischen Standarten zu gelten hat.

Die ältesten erhaltenen Beispiele für den Dreimänn-

leinwirbel sind in Irland und England 14 und stammen

aus dem frühen Mittelalter. Zwischen ihnen und un-

seren schwäbischen Schlußsteinen ist bis jetzt keine

Zwischengruppe bekannt geworden. Das ist eine be-

trächtlich lange Zeit. Aber auch die Lücke zwischen

den vorchristlichen Vierer- und Fünferwirbeln und den

irisch-englischen Beispielen mit drei Personen ist, selbst

wenn die Pariser und Berliner Standarten parthisch
sein sollten, noch reichlich groß. Sie ist zwischen diesen

Standarten und den noch älteren Darstellungen aus

Babylon und Ur und erst recht zwischen diesen selbst

noch viel größer. Dürfen wir trotzdem, und obwohl

es sich um völlig verschiedene Kulturlandschaften

handelt, an einen Zusammenhang glauben?
Offenbar doch. Es gibt jedenfalls auch andere Wirbel-

formen, die nur noch in großen Zeitabständen und

manchmal nur über weit auseinanderliegende Gebiete

verstreut faßbar sind und wegen ihrer merkwürdigen
Darstellung trotzdem sichernicht jeweilsneu erfunden

sein können. So vor allem die drei Fische mit nur

einemKopf. Wir kennen das Motiv von Holzgerlinger
und Schwarzwälder Ofenwandplatten aus dem 18.

und frühen 19. Jahrhundert und als Dekor norddeut-

scher irdener Schüsseln aus dieser Zeit. Dann haben

wir wieder Belege aus der Zeit zwischen dem 13. und

15. Jahrhundert, und zwar auf Schlußsteinen (Lu-
xeil 15-St. Petri, Fritzlar 16 ) und auf Taufsteinen

(St. Jacques de Compiegne-Selande 17). Gelegentlich

wird es auch als Familienwappen (Keckwiz, Dern-

heim, Hünder) verwendet. Von da bis zum nächst

älteren Beispiel ist eine besonders große Lücke. Und

zwar findet sich dieses in Ägypten und stammt aus der

Zeit der 18. Dynastie 18
. Gewisse Spuren lassen aber

erkennen, daß es noch älter ist und auch im Iran vor-

gekommen sein muß. Mit ähnlichen Abständen sind

auch die drei mit den Ohren zusammengewachsenen
Hasen, allerdings nur bis zum frühen Mittelalter zu-

rück zu verfolgen, und ebenso sind zwischen dem Vor-

kommen des bereits erwähnten dreibeinigen Triskeles

immer wieder beträchtliche Pausen.

Ist das Motiv also nicht erst im Mittelalter entstanden,
sondern altüberkommen, so bleibt noch die Frage, ob

es dann auch tatsächlich in ein Zeichen für die Drei-

faltigkeit umgedeutet wurde, obwohl vom Theolo-

gischen her gewichtige Bedenken dagegen bestehen

mußten. Daß wir es bis jetzt nur aus Kirchen kennen,
scheint das von vornherein zu bestätigen. Aber bei

näherem Zusehen ist dieser Beweis allein noch nicht

stichhaltig genug. Um 1230 zeichnet jedenfalls der

französische Architekt Villard de Honnecourt 19 in

seinem Skizzenbuch 20 auch einen Wirbel mit vier

Männern (Abb. 8). Man kann das Wirbelmotiv zu

dieser Zeit also noch variieren, ist auf keine inhaltlich

bestimmte Form festgelegt. Letzten Endes wird der

Villard’sche Viererwirbel noch durch solche aus der

vorchristlichen Zeit angeregt sein, so daß wir mit einer

breiten Tradition zu rechnen haben, die sowohl den

bis jetzt in keinem Exemplar bekannt gewordenen,
vermutlich ebenfalls alten Dreierwirbel wie die nach-

Abb. 8. Aus dem Skizzenbuch

des französischen Architekten Villard de Honnecourt

Abb. 9. Gipsabguß eines gotischen Schlußsteins

unbekannter Herkunft



117

weisbaren, mehrfigurigen vorchristlichen Wirbelfor-

men ans Mittelalter vererbt hat. Daß sich Villard

gleich daneben auch noch die drei Fische mit nur einem

Kopf aufskizziert hat, beweist, daß ihn auch dieses

Motiv, das heute wegen seiner Darstellung auf Tauf-

und Schlußsteinen ebenfalls als Trinitätszeichen ge-
deutet wird, lediglich seiner bizarren Form wegen

interessiert hat. Dazu kommt, daß sich in der Düssel-

dorfer Sammlung von Gipsabgüssen 21 die Abformung
eines Schlußsteins unbekannter Herkunft befindet, auf

dem drei nackte menschliche Körper mit nur einem

bärtigen Kopf dargestellt waren (Abb. 9). Niemand

wird behaupten wollen, daß diese groteskeFigur eben-

falls die Trinität bezeichnen sollte. Sie gehört mit den

drei Fischen offensichtlich zu einer größeren Gruppe
von Wirbelformen aus drei Leibern mit nur einem

Kopf. Jedenfalls ist in der gleichen Sammlung auch

noch der Abguß eines Schlußsteins mit einem drei-

leibigen Wiesel 22. Auf Schlußsteinen und Flugblättern
des 18. Jahrhunderts wird gelegentlich ein dreileibiger
Hirsch 28 dargestellt. Bergner 24 behauptet, daß auch

drei Vögel mit nur einem Kopf auf Schlußsteinen vor-

kommen. Spricht die Fülle solcher auffallender Wirbel-

formen nicht dafür, daß hier einfach vorchristliche

Ornamentmotive (antiker geschnittenerStein mit drei-

leibigem Stier 25) in spielerischer Weise ohne inhalt-

liche Absichten abgewandelt wurden, um zwischen die

Schlußsteine mit Blätterwirbeln auch noch andere

Wirbelbildereinzureihen? Auffällig ist jedenfalls, daß

aus den drei mit den Ohren zusammengewachsenen
Hasen, die gleichfalls Trinitätssymbole sein sollen,
gelegentlich auch vier werden konnten (Kathedrale
von Lyon 26).
Beweist also die Darstellung in Kirchen und das Vor-

kommen weiterer Dreierwirbel in diesen an sich noch

nicht viel, so legt eine Besonderheit der Anordnung
dort ihre schließliche Umdeutung in ein Zeichen der

Dreifaltigkeit doch nahe. Für Nagold wissen wir, daß

im Chor der abgebrochenen Marienkirche außer dem

Dreimännleinschlußstein noch einer mit dem Lamm

Gottes und ein dritter mit der Darstellung eines Hei-

ligen eingebaut waren 27 . In Murrhardt hatte der

ehemalige Westchor von jeher nur zwei Gewölbe-

gevierte. Auch da ist auf dem zweiten neben dem

Dreimännleinschlußstein das Lamm Gottes dargestellt.
Und in Plüderhausen sind vom ehemaligen Chor nur

noch zwei Gewölbetraveen erhalten. Unser Dreier-

wirbel ist in der vor dem Chorabschluß, und im Ge-

wölbe davor ist wieder das Agnus Dei. Wenn aber

beide, das Lamm Gottes und der Dreierwirbel, so

betont zusammen dargestellt wurden und in Plüder-

hausen in einer Abfolge, bei der der Dreimännlein-

stein den Abschluß macht, dann müssen die drei

Männer nach dem vorausgehenden Agnus Dei als

Symbol Christi doch wohl als Hinweis auf die Drei-

faltigkeit benützt worden sein.

1 Vgl. Die Kunst- und Altertumsdenkmale im Königreich
Württemberg: Schwarzwaldkreis, 1897, S. 157. - 2 Nach
gütiger Mitteilung von Herrn Pfarrer Röhrle, Plüder-
hausen. -

3 Wilhelm Molsdorf: Christliche Symbolik
der mittelalterlichen Kunst, Leipzig, 1926, S. 7, Nr. 10,
Bau- und Kunstdenkmäler im Reg.-Bezirk Cassel 11,
1909, Taf. 83. -

4 Nach den Angaben auf der Säulen-
trommel wurde der Grundstein am 22. Juli 1360 gelegt.
-

5 Beda Kleinschmidt, Die Zeit im Bild, 1925, Nr. 27;
K. Künstle, Iconographie der christlichen Kunst I, S. 226;
Heinrich Bergner, Kirchliche Kunstaltertümer, S. 542;
W. Molsdorf, Christliche Symbolik der mittelalterlichen
Kunst, S. 6 f.; Menzel, Symbolik I, S. 574; Maury, Essai

sur les legendes pieuses du moyen-äge, S. 189, Änm. 1;
Didron, Histoire de Dieu, S. 368, 550, lehnt die Ausdeu-

tung als Trinitätssymbole ab. - 6 In der Westempore des
Gurker Domes sind auf dem Gurtbogen Leitern aufge-
malt und im Gewölbe selber das himmlische Jerusalem,
über die Leitern steigen Engel zu diesem empor und von

dort zur Erde. Karl Ginhart und Bruno Grimschitz, Der

Dom zu Gurk, Tafel 79; Im Karrnergewölbe in Pisweg
ist in den Gewölbefeldem die Geschichte der Stamm-
eltern mit ihrer Vertreibung aus dem Paradiese darge-
stellt, während auf den Rippen Selige und Heilige über
Leitern zum Gewölbescheitel emporsteigen, wo als Sym-
bol des neuen Paradieses das Agnus Dei auf dem Schluß-
stein dargestellt ist, weil es nach der Apokalypse die neue

Sonne des künftigen Paradieses sein wird. W.Frodl, Die

romanische Wandmalerei in Kärnten, Tafel 71. - 7 De
exhortatione martyrum ad Fortunatum c. 11, Migne IV,
694. -

8 Quid in septinario numero nisi summa perfec-
tionis accipitur? Gregorius magnus, moral. 1,1, 18;
Migne LXXV, 517. - 9 Hans Christoph Schöll, Die drei
Ewigen, Diederichs-Verlag, Jena, 1936. -

10 E. Unger in

Forschungen und Fortschritte, 11. Jahrgang 1935, S. 153.
- 11 Berliner Museen, Berichte aus den Preuß. Kunst-

sammlungen, LVIII. Jahrgang, 1937, S. 30 ff. -

12 Sarre,
Beiträge zur alten Geschichte, 1903, S. 333 ff.; Heuzey,
Revue d’Assyriologie, 1902, S. 103. - 18 E. Unger, For-

schungen und Fortschritte, 1935, S. 153. -

14 Romelly
Allen, Early Christian Symbolism, S. 382, Abb. 147;
Crawford, Handbook of carved Ornament, S. 55, Abbil-

dung 12 B, T. XXXIV, 92; Proceed Soc. antiq. Scotl.
1896/97, S. 310. -

15 Abb. Revue Archeologique, 1930,
S. 36, Abb. 2. —

16 Bau- und Kunstdenkmale des Reg.-
Bez. Cassel 11, 1909, Taf. 83. -

17 Vgl. Revue Archeolo-

gique, 1930, S. 38, Anm. 3. -

18 Bossert, Kunstgewerbe
Bd. IV, S. 58. - 19 Geboren Ende 12. Jahrhundert, nach-
weisbare Tätigkeit um 123 0/35. - 20 H. R. Hahnloser,
Kritische Gesamtausgaben des Bauhüttenbuchs, Wien

1935. -

21 Hch. Frauberger, Illustrierter Katalog der
Sammlung von Gipsabgüssen des Zentralgewerbevereins
Düsseldorf, Nr. 164, Taf. 31. -

22 Ebenda Nr. 161,
Taf. 31. - 23 Schießscheibe Schloß Eybach, Flugblätter
im Heimatmuseum Kirchberg/Jagst und Langenau. Auf
den Flugblättern ist jeweils angegeben, der Hirsch sei an

dem und dem Tag von einem Jäger geschossen worden. -
24 Heinrich Bergner, Kirchliche Kunstaltertümer, S. 542.
- 25 Furtwängler, Antike Gemmen, 111, 55, Figur 38.

Vier Pferde mit einem Kopf, Mosaik aus Karthago,
Revue Archeologique, 1930, S. 42, Abb. 5. Vier Gazellen
mit einem Kopf, Vasenbild 6. Jahrh., Louvre, ebenda
Abb. 4. - 26 Begule, Monographie de la Cathedrale de
Lyon, S. 192. Revue Archeol. 1930, S. 29, Abb. 6. -

27 Vgl. Württ. Kunstdenkmale: Schwarzwaldkreis S. 157.


	Schwäbische Heimat no. 3 1952
	FRONT
	Cover page
	Title
	LILNHALT

	MAIN
	Peter Goeßler
	Alte Schätze vom Sternberg bei Gomadingen
	Wülfingen
	Der Dreimännleinstein aus Nagold
	Der Oberndorfer Altarschrein
	„Die hochfürstliche Residenz zu Neuenstadt an der Linde“
	Landkarten als Quellenmaterial für Geschichte und Volkskunde
	Landesgeschichte und Landesuniversität
	Über Schwaben und Franken im schwäbisch-fränkischen Grenzgebiet Württembergs
	Das Denkmalamt in Württemberg 1858 —1952
	Stand und Aufgaben der volkskundlichen Tätigkeit in Württemberg
	Naturschutz und Landschaftspflege in Württemberg
	Wegmeiser für die heimatliche V olkskunde
	MITTEILUNGEN DES SCHWÄBISCHEN HEIMATBUNDES


	Illustrations
	Untitled
	Auf dem Rückweg vom Rosenstein, August 1951
	Peter Goeßler spricht am rätischen Limes zu einem Comburg-Lehrgang für heimatvertriebene Lehrer, August 1951
	Vor der Herrgottskirche Creglingen im Kreise der Comburg-Lehrgangsteilnehmer, August 1951
	Sternberg, Hügel 4. Bunt bemalte Urne, 50 cm weit
	Sternberg, Hügel 1 Schwertgriff mit Goldblechverkleidung
	Sternberg, Hügel 1. Eine der beiden Prachtschalen, 55 cm Durchmesser
	Sternberg, Hügel 2. Schwarze Urne, 70 cm weit
	Untitled
	Untitled
	Kocherlandschaft von Wülfingen bei Forchtenberg. Etwas rechts der Bildmitte die Urkirche, links der ehemalige Fron berg, rechts das Bannholz, aus dem Bergeinschnitt kommt der Wülfinger Bach Aufnahme: Dr. G. Wiese Aufnahme: Dr. G. Wieser
	Abb. 1. Schlußstein aus der ehemaligen Marienkirche in Nagold Württ. Landesmuseum Stuttgart
	Abb. 2. Schlußstein in der Stadtkirche Murrhardt
	Abb. 3. Schlußstein im ehemaligen Chor der Pfarrkirche in Plüderhausen
	Abb. 4. Schlußstein aus dem Kreuzgang der Stiftskirche St. Petri in Fritzlar (Nachzeichnung)
	Abb. 5. Wirbel auf einer Tonbulle aus Ur (Nachzeichnung)
	Abb. 6. Marmorscheibe (Gußform?). Ausgegraben in Babylon
	Abb. 7. Bekrönung einer persischen Standarte Sammlung Sarre, Berlin
	Abb. 8. Aus dem Skizzenbuch des französischen Architekten Villard de Honnecourt
	Abb. 9. Gipsabguß eines gotischen Schlußsteins unbekannter Herkunft
	Oberndorfer Altar – Gesamtansicht
	Oberndorfer Altar – Krönung Mariae
	Oberndorfer Altar – Geburt Christi, früher Frankfurt, Sammlung Rieffel
	Oberndorfer Altar – Laurentius
	Oberndorfer Altar – Andreas
	Oberndorfer Altar – Gemalte Apostel von der Staffel
	Straßburger Münster — Fronaltar
	Neuenstadt – Schloß (Prinzessinnenbau), Kirche, Oberer Turm und Linde Zeichnung von C. Obach um 1850
	Neuenstadt – Schloß („Neuer Bau"), Kirche, Oberer Turm und Linde Vorn links Tor zum Lustgarten und Dach des Lusthäuschens
	Herzog Friedrich August von Württemberg-Neuenstadt Medaille von J. Link 1683
	Herzog Friedrich von Württemberg-Neuenstadt 1683 Stich von W. Kilian nach Gemälde von Wolfgang Stichling
	Herzog Karl Rudolf von Württemberg-Neuenstadt 1667-1742
	1. Langenburg. Aus dem Schweickher’schen Atlas, 1578
	2. Karte von 1589. Jagensgrenze zwischen Hohenlohe und Brandenburg
	3. Kartenausschnitt „Verrenberg". Landesaufnahme um 1600
	4. Druttenbaum. Aus Abriß über las Langenburger Amt Schrozberg . verfertigt 1674 von Georg Konrad Jongen




