
7

Fragen zur Herkunft und Bedeutung der Fasnet

Von Albert Walzer

Woraus sich die „Fasnet" entwickelt hat und was ihr

ursprünglicher Sinn war, ist schon wiederholt zu

klären versucht worden. Dabei wurden folgende Mög-
lichkeiten in Betracht gezogen: 1. der Brauch könnte

dadurch entstanden sein, daß man sich „früher" be-

sonders in der Mittwinterzeit vor dem bösen Einfluß

der Dämonen und Geister fürchtete und der Meinung
war, man könne sich durch Verkleiden dagegen
schützen. Die Geister würden sich dann nicht mehr

auskennen und vermöchten einem deswegen auch nicht

mehr zu schaden L

Aber diese Verberge-Theorie gibt keine Erklärung
für das Schlagen, Gabenheischen und Vorhalten (Auf-
sagen) begangener Fehler, das zum Charakter vieler

Narrentypen gehört. Das sind doch Eigenschaften, die

ohne weiteres beweisen, daß zum mindesten diese

Masken ursprünglich Wesen darstellen sollten, welche

die Menschen bedrängen, und nicht dazu gedient
haben können, den einzelnen unkenntlich zu machen.

Letzteres war höchstens die Veranlassung dafür, daß

sich in der fraglichen Zeit die Männer in Frauen und

umgekehrt die Frauen in Männer verkleidet haben,
was die Kirche schon im 8. Jahrhundert und dann

immer wieder verbieten mußte. Allenfalls wäre also

beides nebeneinander hergegangen. Die einen hätten

sich verkleidet, um sich für die Geister unkenntlich

zu machen und die andern um sie zu verkörpern.
Bislang ist auch das Schwärzen des Gesichts als Ver-

berge-Maßnahme gedeutet worden. Aber die Tat-

sache, daß vielfach Vermummte Unvermummte mit

Ruß beschmieren, oder daßman sich-ohne vermummt

zu sein — gegenseitig schwarz zu machen versucht, wie

es im 19. Jahrhundert noch in der oberschwäbischen

Fasnet Brauch war, muß zur Vorsicht gemahnen. Man

hat dieses „Bromigmachen", wie es dort heißt, schon

als alten Fruchtbarkeitszauber gedeutet 2 , zumal

schließlich vor allem junge Mädchen die Opfer sind.

Aber vielleicht steckt auch etwas anderes dahinter.

Wenn man sich nur dadurch vor den Geistern schützen

kann, daß man sich ihnen unkenntlich macht, müssen

diese den Einzelnen genau kennen. Naturdämonen

istdas kaum zuzutrauen, aber wiederkehrenden Toten.

Die kennen natürlich ihre Hinterbliebenen und ver-

argen ihnen, daß sie nicht auch schon ihr Schicksal

teilen mußten. Deswegen war es in manchen Gegen-
den noch bis in die jüngste Zeit Brauch, nach einer

Beerdigung im Hause alles zu verrücken und sich

selber zu verhüllen, damit sich der als Geist zurück-

kehrende Verstorbene nicht mehr zurechtfindet. Nun

ist schon vermutet worden 3
,

daß die bei Tacitus er-

wähnten germanischen Krieger mit geschwärzten Ge-

sichtern, die Harier, letzten Endes das Totenheer

verkörperten, daß also die schwarzen Gesichter

schließlich nichts anderes als das Kennzeichen für die

Totengeister wären, die man in der Fasnet darstellen

wollte. Bestünde diese Vermutung zurecht, so hätte

das Verbrämen anderer ursprünglich auch die in der

Mittwinterzeit besonders gefährliche Absicht der

Totengeister, die Lebenden ebenfalls in ihr Reich der

Abgestorbenen zu ziehen, andeuten können. Aber wir

greifen damit der Erörterung anderer Erklärungs-
versuche vor. Es soll hier nur gezeigt werden, daß der

Verberge-Charakter der geschwärzten Gesichter an-

gezweifelt ist.

Ein zweiter Erklärungsversuch glaubte in den meisten

Fasnetsitten Reste alter Zaubersprüche erkennen zu

dürfen4
,

mit denen in der zweiten Winterhälfte die

Wiederkehr der Fruchtbarkeit von Natur und Mensch

beschworen und hindernde Kräfte abgewehrt werden

sollten. Daß man sogar bis in die jüngste Zeit herein

noch da und dort meint, je höher die Masken springen
und je mehr an Fasnet getanzt wird, desto länger wird

der Flachs werden und um so reicher die Frucht aus-

fallen oder daß man in diesen Tagen „das Gras aus-

läutet" (Tirol), mit dem „Fasnetfunken" den durch

einen Strohmann verkörperten Winter verbrennt und

daß man das gleichzeitige Radwerfen als „Korn-
aufwecken" bezeichnet (Tirol), mußte natürlich das

Suchen in dieser Richtung nahelegen.
Und in der Tat kann auch das gegenseitige sich Be-

werfen ursprünglich mit fruchtbringenden Gegenstän-
den, mit Eiern und Nüssen (Nürnberg), mit Erbsen,
Korn oder Mehl, heute meist nur noch mit Orangen
und Brezeln oder Konfetti, kaum anders gedeutet
werden, als daß man sich damit in einer Art Analogie-
Zauber neue Fruchtbarkeit wünscht. In manchen

Gegenden Deutschlands wird, wie es schon im alten

Griechenland üblich war, bezeichnenderweise auch

das Brautpaar mit zeugungskräftigen Früchten be-

worfen.

Auch das sogenannte „Jungferngespann" oder „Pflug-
ziehen 7' ist zweifellos mit Recht als Nachklang eines

alten Ritus zur Förderung oder Wiedererweckung der

Fruchtbarkeit der Felder gedeutet worden, obwohl



8

der Pflug von den Mädchen gelegentlich schon gegen
Ende des Mittelalters statt über einen Acker durch die
Straßen einer Stadt gezogen wurde (Leipzig, 1499),
und obwohl in Trillfingen bei Hechingen Ende des

19. Jahrhunderts aus der dabei ausgesäten Spreu
Männer für die vor eine Egge gespannten Mädchen

wachsen sollten, oder nach der Wiedemannschen

Chronik von Hof (1525) nur „unfruchtbares Zeug“
hinter dem Pflug in die Erde gelegt wurde. Wenn der

in Franken an Fasnet durch die Felder gezogene Pflug
nach Sebastian Francks Weltbuch (1534) brannte, ist

es vielleicht ein Zeichen dafür, daß es sich dabei um

keinen gewöhnlichen Pflug handelte.

Daß in Sigmaringen und früher auch in Blochingen
an der Donau, in Scheer, in Fulgenstadt und Uigen-
dorf an Fasnet alle Männer, die im vergangenen
Jahr geheiratet haben, in den Brunnen geworfen
werden und in Westfalen in einen Wasserkübel stei-

gen müssen, ist auch schon als „Taufe" aufgefaßt
worden, die wie die bei der Aufnahme der freigespro-
chenen Lehrlinge in die Gesellenschaft (Metzgersprung

München) den Beginn eines neuen Lebensabschnittes

bekräftigen soll. Man hat sogar schon vermutet, daß

sie wie diese auf Initiationsriten alter Männerbünde

zurückgehe und von den Zünften als Erben derselben
schließlich auch in die Fasnet hereingebracht worden

sei. Aber trotzdem dürften die, welche in diesem

Wasserbad für die Jungverheirateten einen Frucht-

barkeitszauber sahen, Recht haben, denn schließlich

werden an Fasnet nicht bloß solche, die einen neuen

Lebensabschnitt begonnen haben, in den Brunnen

geworfen oder mit Wasser besprengt. In Grossel-

fingen verfallen die vom Narrengericht Verurteilten

diesem Schicksal. In Zurzach (Aargau) wirft der

Ätti-Ruetti Buben ins Wasser. Im Pustertal schleppen
die Perchten jeden, der ihnen begegnet, zum Brunnen.

Außerdem suchen sich in diesen Tagen Knechte,
Mägde und Kinder gern gegenseitig naß zu machen.

Und beim Brunnenspringen in Munderkingen hatten

die Getauchten nachher das Recht überall hinzusprit-
zen, unter die Leute zu springen und in ihren nassen

Kleidern die jungen Mädchen zu umarmen.

Schließlich lassen sich auch die Kampfspiele, Ritter-

turniere, Kübelestumiere, die Turniere der Nürn-

berger Zünfte, das Ringelstechen und all die Wett-

kämpfe, die an Fasnet durchgeführt wurden, in dem

Sinn als Fruchtbarkeits-Riten erklären, daß mit dem

Spiel der menschlichen Kräfte nach dem Grundsatz:

„Leben weckt Leben" den Kräften in der Natur zum

Erwachen und Erstarken verhülfen werden sollte.

Daran würde sich zunächst auch nichts ändern, wenn

sie von kämpferischen Männerbünden an die Fasnet

vererbt worden wären. Erst die Auffassung, daß diese

Männerbünde in ihrenkultischen Bräuchen das Toten-

heer darstellen wollten 5
,

mußte eine solche Begrün-
dung fraglich werden lassen. Denn das germanische
Totenheer kämpft um des Kampfes willen. Aber auf

die Verbindung Totenheer und Fasnet werden wir im

Folgenden sowieso noch eingehen müssen.

Nach solchen immerhin deutlichen Spuren von der

Absicht, mit der Fasnet die Fruchtbarkeit zu wecken

und zu fördern, und im Bewußtsein der großen Rolle,
die Essen und Trinken, vor allem auch die Erotik in

der Fasnetszeit spielen, schloß man, daß ursprünglich
auch die Masken irgendwie zum Gewinn neuer Frucht-

barkeit gedient haben müßten. Und da es schon aus

ihrer Aufmachung klar war, daß sie so etwas wie

Dämonen darstellen sollen, blieb nur folgende Lö-

sung: In der Zeit, in der die Einwirkung der Dämonen

und Geister besonders gefährlich war, wurden ritu-

elle Umzüge mit Vermummten gehalten, die selber

Dämonen darstellen sollten, womöglich solche, die

noch phantastischer und gefährlicher aussahen, als

Abb. 1. Geiger, Begleitfigur des Grosseifinger Narren-
gerichts Aufnahme: Landesbildstelle WürttembergAufnahme: Landesbildstelle Württemberg



9

man sich die eigentlichen Gespenster dachte, so daß

die echten über diese plötzlich aufgetauchten, ihnen

scheinbar überlegenen Gegner erschrecken und vor

ihnen Reißaus nehmen sollten. Durch Knallen und

Lärmen sei der gefährliche Eindruck dieser Pseudo-

dämonen noch zu erhöhen versucht worden. Und da

man der Meinung gewesen sei, die wirklichen Dä-

monen würden das Läuten mit Glocken besonders

schlecht vertragen (Gewitterabwehr durch Glocken-

läuten), seien sie vor allem auch mit solchen ausgestat-
tet worden, zumal das Läuten gleichzeitig auch noch

die Aufgabe gehabt habe, die während des Winters

im Schoß der Erde schlafenden Keime zu neuem

Leben aufzuwecken (Grasausläuten in Tirol).
Im Sinne dieser Deutung werden dann auch die

Schläge, die die Masken austeilen, damit erklärt, daß

dem Schlag wohl schon von alters her die Kraft zu-

geschrieben worden sei, dämonische Mächte und alte

Eigenschaften auszutreiben und so den Körper des

Geschlagenen zu neuem Leben aufzurütteln. Das mag
noch angehen, aber für die anderen Eigenschaften der

Masken, für das Gabenheischen und Aufsagen be-

gangener Fehler muß diese Art sie zu deuten letzten

Endes die Begründung schuldig bleiben. Wenn sie

doch nur wirkliche Dämonen abwehren sollen, warum

müssen sie dann durch Gaben besänftigt werden und

warum dürfen sie beim Aufsagen und in Narren-

gerichten den anderen ihre Fehler vorhalten? Hier

geht die Rechnung nicht auf. Daß viele Fasnetsbräuche

tatsächlich nur als alte Fruchtbarkeitsriten zu deuten

sind, berechtigt allem nach doch noch nicht zu dem

Schluß, daß auch die Masken nur aus Fruchtbarkeits-

riten, lediglich zur Abwehr schädigender Einflüsse,
entstanden sein könnten.

Ein dritterErklärungsversuch 8 hat zum mindesten das

für sich, daß bei ihm die Eigenschaften der Masken

auch zu dem passen, was er hinter ihnen vermutet,

nämlich zu Toten, die in der Mittwinterzeit als Geister

zurückkehren. Weil man von diesen vielfach glaubte,
sie würden zunächst ihre in dieser Zeit erhöhte Macht

in Bosheit und Zorn an ihren Befreundeten und Hin-

terbliebenen auslassen, seien auch die Masken zu-

nächst böse. Sie strafen, schlagen, berauben (die
Masken stehlen heute noch das Fleisch vom Herd und

führen notwendiges Gerät weg), sie rügen und

demütigen die anderen. Weil aber andererseits die

Abb. 2. Villinger Wuescht Aufnahme: Landesbildstelle Württemberg



10

Hinterbliebenen schon von jeher aus verdrängter
Genugtuung darüber, daß nicht sie, sondern die an-

dern vom Schicksal ereilt wurden, ihre Toten nicht

bloß geliebt, sondern gleichzeitig auch gefürchtet
hätten, mache man den Masken als Pseudototen-

geistem zu ihrer Besänftigung Geschenke. Aber auch

weil man den Toten aus dem Bewußtsein, daß das

eigene Leben ohne sie überhaupt nicht bestünde, einen

fortlaufenden Einfluß auf dieses zuschrieb. Man sieht

also nicht nur tatenlos zu, wenn die Masken Speisen
stehlen, sondern gibt ihnen auch freiwillig solche,
denn wenn die Toten dadurch gnädig gestimmt sind,
bewirken sie durch die von den Masken ausgestreuten
fruchtbringenden Gegenstände und durch ihr Tanzen

auf den Feldern den Fortbestand des Lebens.

Die vielen Glocken und Lärminstrumente der Masken

sind nach dieser Auffassung Mittel, um die Masken-

träger so in Ekstase zu bringen, daß sie sich schließlich
selber als Totengeister fühlen. Man verweist dabei

auf die betäubende und suggestive Wirkung der

Zaubertrommeln und anderer Lärmgeräte bei den

Dämonentänzen der Primitiven. Außerdem wurde

betont, daß auch die „Wilde Jagd" bestimmten alten

Berichten nach mit lautem Glockengeläute durch die

Lande zieht. Und die „Wilde Jagd" soll das Gleiche

wie die „Leute des Herlekin" in der Normandie sein,
die nach einem zeitgenössischen Bericht des Ordericus

Vitalis zum Jahre 1091 unzweideutig als Totenheer

aufzufassen sind.

Die Gleichung: Wilde Jagd =
Totenheer ist über-

haupt das Kernstück der Beweisführung für diese

Deutung; denn sie sucht weiterhin nachzuweisen,
daß die Wilde Jagd gelegentlich auch keine bloße

Sage war, sondern ein wirklicher Brauch und verweist

zu diesem Behuf unter anderem auf den Bericht in

der Zimmerschen Chronik: „Im jar 1550 hat man das

wutteshere zu Mößkirch gehört. Das ist in ainer nacht

zu herpstzeiten nach den zehen uhren vom Banholz

mit einer grosen ungetümme über die Ablach uf

Minchsgereut gefaren, und als das ain guete weil

daselbs umbher terminiert, ist es die herdtgassen
herabkummen und dann neben dem siechenhaus und

unser Frauen über die Ablachbrucken, dem bach nach

an der stat, die katzensteig hinauf mit lautem wunder -

barlichem gedös, lautem geschrai, clingeln und aim

grosen lüft gefahren." Bei solchen genauen Ortsan-

gaben - so argumentiert man —
kann die Schilderung

schließlich nicht bloß auf einen nächtlichen Sturm,
eine Windhose, oder auf das Schnarren von Zug-
vögeln zurückgehen. Es müsse sich doch in diesem

und in ähnlichen Fällen um konkrete Erscheinungen
gehandelt haben, um leibhaftige Menschen, die das

Totenheer verkörperten.
Zur Beweisführung, daß tatsächlich mit so etwas zu

rechnen sein kann, wird auf die nordischen Werwölfe

verwiesen. Der Werwolf ist ebenfalls ein Wesen, das

der allgemeinen Meinung nach nur in der Phantasie
und in der Sage existiert und umgeht. Trotzdem be-

weist ein Bericht des Olaus Magnus in seiner Historia

de gentibus septendrionalibus aus dem Jahr 1555,
daß es in Preußen, Livland und Litauen tatsächlich

viele Männer gab, die sich an Weihnachten als Wölfe
verkleideten und so in unglaublicher Wildheit über

die Menschen und Tiere herfielen. Olaus weiß sogar,

daß die Männer zu Tausenden an einem bestimmten

Tag des Jahres in einer Ruine zusammenkamen und

dort Mut- und Geschicklichkeitsproben ablegen muß-

ten. Bestanden sie nicht, so wurden sie von ihren

Vorstehern mit Geißeln gepeitscht. Dabei sollen sich

unter dieser Schar auch Große des Landes und Män-

ner aus dem höchsten Adel befunden haben. Es han-

delt sich also offensichtlich um geheime Männerbünde,
deren Mitglieder um die Mittwinterzeit in wildem

Rasen als Wölfe verkleidet durch die Lande zogen.

Aber warum? Auffällig ist jedenfalls, daß die Wer-

Abb. 3. Brenner Rößle aus dem Grosseifinger Narren-

gericht Aufnahme: Landesbildstelle WürttembergAufnahme: Landesbildstelle Württemberg



11

wölfe häufig als wiederkehrende tote Menschen auf-

gefaßt werden. Der älteste Beleg dafür ist ein assy-

risches Epos von der „Höllenfahrt der Istar", in dem

die Göttin dem Wächter der Unterwelt droht, sie

werde die Toten als lebende Werwölfe entweichen

lassen.

Wären die Werwölfe aber nur eine andere Art das

Totenheer zu verkörpern, so würde es naheliegen,
daß auch die Nachbildung der Wilden Jagd auf

geheime Männerbünde zurückginge und daß diese in

beiden Fällen eine Art Totenkult betrieben hätten,
bei dem sie sich als entsprechende Spukgestalten
vermummt in ekstatischer Raserei schließlich selber

als Totengeister, oder von solchen besessen, gefühlt
hätten. „Ursprünglich" müßte in dem Fall mit im

„Vorchristlich-Germanischen" ausgelegt werden. Je-
denfalls wird die Urquelle sowohl für die Durch-

führung solcher Kulte durch geheime Männerbünde,
wie für ihre dämonisch-ekstatische Art, aber auch

dafür, daß es sich dabei überhaupt um Totenkulte

handelt, in der Eigenart Wodans gesehen, der letzten

Endes damit verehrt worden sei.

In Fortsetzung dieser These wird schließlich vermutet,
daß aus den alten Männerbünden später die Gilden,
und schließlich die mittelalterlichen Handwerkszünfte

hervorgingen und daß sich in diesen ihre Kultbräuche

weiter vererbt haben 7. Was dafür spricht, ist die

Beobachtung, daß die Durchführung der Fasnet in

Nürnberg, aber auch in anderen Städten, zunächst in

Händen der Zünfte liegt - die Patriziersöhne kaufen

ihnen das Recht hierzu ab - und daß andere Zunft-

bräuche, wie die beim Gesellenmachen auffallend ver-

wandte Züge tragen. Auf dem Land wären vor allem

die sogenannten „Knabenschaften" die Erben der

alten Männerbünde gewesen. Tatsächlich wird die

Fasnet gelegentlich auch heute noch von solchen

durchgeführt. Daneben müßten dort zum mindesten

noch bis zum 16. und 17. Jahrhundert geheime Män-

nerbünde weiter bestanden haben. Daß es so etwas

gab, beweist der erwähnte Bericht des Olaus Magnus
aus dem Jahre 1555 und das eingehende Verhör des

Bauern Thieß aus Jürgensburg in Livland von 1691.

Bei uns im Süden wären sie es gewesen, die an Fasnet

als „Wilde Jagd" umherzogen. Daß diese vielfach

gerade in diesen Tagen beobachtet worden sein will,
könnte dafür sprechen.
Aber was heißt hier eigentlich „Wilde Jagd"? Wenn

sie damit das Totenheer dargestellt hätten, wie es

anfangs des 16. Jahrhunderts Geiler von Kaisersberg
als „Wietisches Heer" schildert und wie es genau so

auch schon Ende des 11. Jahrhunderts bei Ordericus

Vitalis charakterisiert ist, dann hätten sie Krieger zu

Abb. 4: „Fackeltanz der wilden Männer" am französischen Königshof. Miniatur des Meisters vom Goldenen Vließ

in der Chronik Froissarts, Stadtbibliothek Breslau, 1468



12

Fuß und zu Pferd, Landleute, Handwerker, Geist-

liche, Männer und Frauen darstellen müssen, und zwar

jeder in dem Kleid, das seinem Stand entsprach: „Ein
baur als ein baur, ein ritter als ein ritter". Dazwischen

hätten etliche mit ihrem Kopf unterm Arm daher-

kommen sollen, während anderen das Gedärm zum

Leib herausgehangen sein müßte. Aber wo ist in der

Fasnet auch nur noch eine Spur von so etwas? Doch

nirgends. Die Wilde Jagd, beziehungsweise das To-

tenheer, ist überhaupt nie in dieser Art dargestellt
worden. Auf solche Texte wurde offenbar nur hin-

gewiesen, um damit die These: Wilde Jagd = Toten-

heer entsprechend zu unterbauen.

Für die Fasnetsmasken ging man davon aus, daß die

Wilde Jagd an und für sich nur aus dem von Pferden

und Hunden begleiteten wilden Jäger besteht und

sah in diesen sagenhaften Begleittieren theriomorphe
Dämonen, Totentiere, die unter Umständen noch

altertümlicher wären als der anthropomorphe Gott,
den sie begleiten und der auf ihnen reitet. Die von

einem Mann getragene, also zweibeinige Pferde-

atrappe, welche im 16. Jahrhundert in der Nürnberger
Fasnet und heute noch als „Brieler Rößle" in der

Rottweiler vorkommt, sei das alte zwei-, drei- oder

achtbeinige Geisterroß. Daß im „Wuetes Heere", das

nach einem Bericht in der Zimmerschen Chronik ein

Herr von Seckendorf sieht, auch „roß (mit) etwan nur

zwey fueß" und in einer Mitteilung J. Agricolas von

1592 eine Atrappe mit einem Reiter darauf erwähnt

werden, beweist auf alle Fälle, wie lange die Tradition

noch nachgewirkt hat. Trotzdem besteht die Möglich-
keit, daß man diesen Pferdeatrappen zuviel Ehre an-

tut. Ein englischer Kupferstich, der auf ein altes ver-

lorengegangenes Glasbild zurückgeht, zeigt sie im

Zusammenhang mit den verschiedenen Gestalten des

Moriskentanzes. Ihr Träger hat dabei eine herzog-
hutartige Krone auf dem Kopf. Damit ist er nicht etwa

als Robin-Hood, das sagenhafte Haupt einer Bande

von „Outlaws", im Volksspiel einer oft maskierten

Jünglingsschar mit offenbar männerbündischem Ritual

charakterisiert, sondern als Maikönig, denn daneben

ist auch noch die Maikönigin dargestellt und darüber

der Maibaum. Auch auf Abbildungen des Zämer-

tanzes bei der Nürnberger Fasnet (Abb. 5) werden

solche Reiteratrappen von einer Frau begleitet, die

hier allerdings nicht auf einem gewöhnlichen Pferd,
sondern auf einem Einhorn reitet. Dabei ist auch da

jeweils ein Baum dargestellt. Diese Abbildungen
stammen aus dem 16. Jahrhundert. Und noch 1860

ladet Walsers Mucke als Fasnetsrößle in Weingarten
in zwei seiner fünf Sprüche zu seiner Hochzeit ein,

allerdings ohne daß beim Umzug noch eine Braut

mitgeritten ist. Die zweibeinige Pferdeatrappe könnte

somit auch aus einem typischen Frühlingsbrauch in die

Fasnet gekommen sein. Übrigens spricht unter Um-

ständen schon die Tatsache, daß sie nach Wolfram 8

auch bei baskischen Tänzen, und sogar in Rumänien

vorkommt, gegen eine Deutung als Wodan auf dem

Geisterroß. Diese Tänze müßten dann ja aus dem

Germanischen herkommen und das ist für diese Ge-

genden doch kaum anzunehmen, zumal in den eng-

lischen Glasfenstern der Zusammenhang mit dem aus

Spanien stammenden Moriskentanz gegeben ist.

Was aber die Meute und das Gefolge des wilden

Jägers anbelangt, so gibt es zwar ein paar Bilder von

hunde- oder wolfsköpflgen Masken in Pelzkleidern

Abb. 5.

Nürnberger Zämer-

tanz. Aus dem

Schembartbuch der

Pickertschen Samm-

lung, Nürnberg,
Stadtbibliothek

16.Jahrh.



13

aus den Nürnberger Schembart-Läufen des frühen

16. Jahrhunderts, aus dem Züricher Karneval von

1578 und aus einigen anderen alten Fasnetumzügen.
Vererbt hat sich nichts davon. Das ist nicht viel, da

es sich doch um eine weitschichtige Tradition handeln

würde. Allenfalls ließen sich die Werwölfe des Olaus

Magnus und des Bauern Thieß aus Jürgensburg dazu-

rechnen. Weil es aber in einer oberpfälzischen Sagen-
sammlung heißt, in der Wilden Jagd müßten auch zur

Strafe in Tiere verwandelte Menschen mitziehen,
werden all die vielen Schweine-, ziegen-, bären- oder

vogelköpfigen Masken in Zottelfellen mit dazu-

gezählt, die wir aus den Nürnberger Schembart-

büchern her kennen und folgerichtig wäre auch der

Meersburger und der früher im Kanton Zürich mehr-

fach vorkommende Schnabel-Gyri, der Villinger Butz-

esel (Abb. 6), der Hirsch in der Werdenfelser Fasnet

und so weiter anzureihen.

Sieht man sich aber all die anderen Berichte über das

Wilde Heer und die Wilde Jagd daraufhin durch, so

ist zwar richtig, daß in den süddeutschen Sagen davon

Heer und Jagd stärker miteinander vermischt sind,
daß also zum Jäger und seiner Hundemeute auch

noch anderes Gefolge gehört. Aber was da im Wilden

Heer und in der Wilden Jagd mit umhergeistert, sieht

wesentlich anders aus. Es sind „Leute, die newlich an

den orten gestorben waren", Ermordete, Geköpfte
und aufs Rad geflochtene, also Menschen, die so oder

so früher aus dem Leben scheiden mußten, als ihnen

an und für sich vorbestimmt war. Dazu findet sich

gelegentlich noch einer, der „einen Schenkel vber die

achsel genommen vnnd gleich sehr gelauffen hat" *.

Wirklich auffallend ist nur die letztere Erscheinung.
Das erinnert doch an die Gestalten, die im romanischen

Bogenfeld des Hauptportals der Kathedrale von Autun

und auf mittelalterlichen Karten die Wesen darstellen

sollten, die außerhalb der von den Menschen bewohn-

ten Erdteile hausen. Sie müssen wie die zu-früh-Ge-

storbenen in den Reihen des Totenheeres mitziehen.

Andererseits beweist der Umstand, daß sich nordische

Krieger (Berserker) in Wölfe und Bären vermummten,

daß bestimmte Gestalten der nordischen Literatur das

gleiche tun und daß auf der Bronzeplatte von Tors-

lunda sowie auf der Schwertscheide von Gutenstein

bei Sigmaringen als solche verkleidete Krieger dar-

gestellt sind, noch lange keinen Zusammenhang zwi-

schen ihnen und dem Totenheer. Das auch dann nicht,
wenn die schwer zu überprüfende Vermutung, auf

den schwedischen Felsbildern der Bronzezeit seien Fi-

guren mit dargestellt, die pelzvermummte Krieger in

kultischen Zusammenhängen abbilden würden, tat-

sächlich Recht haben sollte. Der Berserker und die

Helden der nordischen Literatur haben sich zunächst

einmal in diese Tiere verkleidet, um deren Kraft zu

erben und schreckenerregender auszusehen.

Aber auch den mit den fraglichen Fasnetsmasken

wirklich verwandten Gestalten auf dem goldenen
Horn von Gallehus (Nordschleswig, um 400 n. Chr.)
ist nicht anzusehen, ob sie nun wirklich Totengeister
oder andere Dämonen darstellen sollen. Merkwürdig
ist nur, daß wir bei der Durchsicht spätgriechischer
Zauberpapyri auf ähnliche Gestalten stoßen. Oder

entspricht der in Abb. 7 gezeigte Dämon nicht genau

den storchenköpfigen Masken in den Nürnberger
Schembartläufen des 16. Jahrhunderts (Abb. 8)? So-

gar dessen weibliche Brüste sind auf der Zeichnung
in dem Papyrus schon angedeutet. Dabei wollten mit

diesen vogelköpfigen Wesen zunächst zweifellos Luft-

dämonen dargestellt sein, im Gegensatz zu den Erd-

dämonen, die vermutlich durch andere, vielleicht durch

die pferde-, Schweine- oder widderköpfigen Gestalten

(Abb. 10) angedeutet wurden. Für sie finden sich in

den Papyris ebenfalls Beispiele (Abb. 9). Außerdem

sind im ägäischen Kreis eine Reihe löwen-, stier-, Wid-

der- und eselsköpfigerWesen mit menschlichen Leibern

nachweisbar, die gleichfalls aufrecht gehen und ver-

schiedentlich in Tierfelle gekleidet sind. Die einen

davon werden als Dämonen, die andern als Priester

in Dämonentracht gedeutet. Der Minotaurus und die

pferdeköpfige Göttin von Phigalia gehören hierher,
wobei es sich beim ersteren offenbar um einen aus-

Abb. 6. Villinger Butzesel



14

gesprochenenErddämon handelt. Schließlich wird man

sich in diesem Zusammenhang auch an die tierköp-
figen, aber menschengestaltigen Götterbilder Ägyp-
tens erinnert fühlen.

Fragen wir uns nun nach dem Verhältnis dieser Mit-

telmeergruppen zu der Darstellung auf dem Hom

von Gallehus und zu unseren Fasnetsmasken, so

scheint zweierlei möglich. Wir können in diesen Dä-

monendarstellungen einen ähnlichen Zusammenhang
vor uns haben, wie bei dem auf Rädern oder Kufen

übers Land gezogenen Schiff, das Almgren in be-

stimmten Kultszenen auf schwedischen Felsbildern

nachweisen konnte, aber daneben auch in Babylon,
in Ägypten, Griechenland und Rom, und das in späten
französischen Prozessionen sowohl, wie in deutschen

und französischen Fasnetsumzügen noch vorkommt.

Das heißt neben den der Vermutung nach zu kul-

tischen Zwecken in Tierpelze vermummten Gestal-

ten nordischer Felszeichnungen und einer ebenfalls

vermutlichen germanischen Tradition, aus der die

allerdings sehr späten Darstellungen auf dem Horn

von Gallehus rühren würden, hätten die gleichen
Vorstellungen auch im Süden zu entsprechenden Kult-

gebräuchen und Bildformen geführt. Dabei wären die

Fasnetsmasken selbstverständlich aus der nordischen

Tradition hervorgegangen. Der Blick auf die Beispiele
im Süden würde dann nur das eine nahelegen, daß

die in dieser Art dargestellten Dämonen auch im

Norden nicht unbedingt Totengeister bedeutet haben

müssen. Die andere Möglichkeit ist, daß die in den

griechischen Zauberpapyris abgebildete Dämonenwelt

mit den Römern in unsere Gebiete kam, gelegentlich

sogar über den Limes hinauswirkte (Horn von Gal-

lehus) und schließlich eine Tradition bedingt hat, aus

der heraus die fraglichen Masken entstanden sind.

Dieselbe Fragestellung gilt auch für eine andere Be-

obachtung. Wir sagten schon, daß in den Berichten

über die „Wilde Jagd" und über das „Totenheer"

immer wieder solche Toten eine Rolle spielen, die

vor ihrer eigentlichen Zeit gestorben sind, also die

gewaltsam Getöteten: die Ermordeten, die gefallenen
Krieger und die Hingerichteten. Wir haben aber zum

mindesten seit Virgil Belege dafür 10 , daß die gleichen
Toten auch nach antikem Glauben zunächst umher-

irren müssen, weil sie vor dem „legitimum tempus
fati" verschieden sind und deswegen noch nicht ins

Totenreich eingehen können. Dabei erscheinen sie

auch dort schon in der Gestalt, die sie im Augenblick
ihres Todes hatten, zeigen ihre Todeswunden oder

haben noch den Strick um den Hals, mit dem sie

gehängt wurden und so weiter, genau so wie die

Toten in den Berichten des Ordericus Vitalis und des

Geiler von Kaisersberg ihre Gedärme zum Leib her-

aushängen haben, aufs Rad geflochten sind oder ihren

Abb. 8. Dämon im rauhen Kleid. Aus dem Schembart-
buch der Pickertschen Sammlung, Nürnberg, Stadtbiblio-

thek, 16. Jahrh.

Abb. 7. Dämon.

Aus einem spätgriechischen Zauberpapyrus



15

Kopf unter dem Arm tragen. Rührt diese Überein-

stimmung davon her, daß für die Berichte in der Art

der beiden genannten eine nordische Tradition aus

ein- und derselben Urvorstellung maßgeblich war,

auf die auch der volkstümliche Glaube im Süden

zurückgeht, oder hat die antike Auffassung nach dem

Norden hin ausgestrahlt? Fürs letztere spricht, daß

„der zu frühe Tod" für ein Totenheer, das ausschließ-

lich auf das Gefolge Wodans zurückginge, eigentlich
keine Rolle spielen dürfte. Denn dessen Totenkrieger
haben nicht erst auf Einlaß in ein anderes Reich ge-
wartet. Ihr Dasein ist im Gegenteil das ehrenvollste,
das Tote haben können. Genau so wie sie sind auch

die Gehängten und Hingerichteten nicht zur Strafe

dabei. Wodan ist Toten- und Diebesgott zugleich,
wie Hermes und der indische Gott Rudra Totenführer,

Totengötter und zugleich Schutzpatrone der Diebe

und anderer Verbrecher sind. Wie es zu dieser eigen-
artigen Verbindung kam, und warum sie schließlich

zu einem zeitlich bedingten Stehlrecht der Krieger
und der kriegerischen Männerbünde kam, schließlich,
ob dieses Stehlrecht von diesen dann wieder an die

Fasnetsmasken vererbt wurde, mag hier dahingestellt
bleiben.

Bliebe noch die Frage, ob die in Tannenreisig, Baum-

bart oder in grün gefärbte Pelze gehüllten „Wilden

Leut", die „Holzleut" bei diesem Deutungsversuch
mit Recht zur „Wilden Jagd" gezählt und sogar für

die Verkörperung des „Wilden Jägers" gehalten
wurden. Gewiß, nach den Nürnberger Schembart-Bil-

dem scheinen sie bei den Umzügen dort eine wichtige

Rolle gespielt zu haben. Sie gehen jedenfalls jeweils
in der Mitte der Schembart-Rotten. Aber es sind nicht

nur „Wilde Männer", sondern auch „Wilde Frauen".

Also dürfte die Vermutung, daß sie sogar den „Wil-
den Jäger" verkörperten, von vornherein fraglich sein,
oder die Tradition war in der Zeit, in der die Bilder

entstanden, bereits wieder verwischt und nur das

Laufen in der Mitte noch übrig geblieben. Aber ab-

gesehen davon hat die Verbindung der „Wilden Leut"

mit der „Wilden Jagd" zunächst manches für sich.

Nach dem Charakter, den die „Wilden Leut" in der

Volkssage haben, könnten sie tatsächlich dazu passen.

Sie sind Waldriesen, Herren des Waldes und Hirten

der Waldtiere 11
.

Andererseits verkörpern sie in ihrer

rauhen, schreckerregenden Art offensichtlich auch das

Unheimliche finsterer Wälder und heftiger Stürme.

Sie reißen Bäume mitsamtden Wurzeln aus und lassen

Menschen, die sie erwischen können, an gebogenen
Baumwipfeln in die Luft schnellen. Deswegen tragen
die „Wilden Leut" in der Nürnberger Fasnet Bäume

mit darangebundenen Puppen mit herum. Daß in

dem aus dem 14. Jahrhundert stammenden Gedicht

„Luque la Maudite" die Herlekinleute Ähnliches tun,

nämlich Bäume ausreißen und mit diesen Turniere

Abb. 9. Dämon.

Aus einem spätgriechischen Zauberpapyrus

Abb. 10. Dämon. Aus dem Schembartbuch der Pickert -

schen Sammlung, Nürnberg, Stadtbibliothek, 16. Jahrh.



16

veranstalten, und daß man deswegen sie und die

„Wilden Leut" für ein und dasselbe hielt, war nahe-

liegend. Die Gefahr lag nur darin, daß auch der von

Ordericus Vitalis geschilderte Totenzug unter dem

Titel „Die Leute des Herlekin" läuft. Aber heißt das

nicht soviel wie die Toten, die von Herlekinen oder

vom Herlekin geführt, bewacht werden? Sind unter

Herlekinen nicht einfach die Teufel zu verstehen,
denen die Toten ausgeliefert sind? Dann wäre doch

zu erwägen, ob die Herlekine nicht zunächst genauso

wie die „Wilden Leut" Wald- und Wetterdämonen

waren, die als solche unter dem Einfluß der Kirche

zu Teufeln, also Totenführern, Totenpeinigern wur-

den, zumal man ja gelegentlich auch die Toten im

Wald vermutete und Sterben auch als „ze holze gehn"
bezeichnet hat. Wenn sie daneben so wie in dem alt-

französischen Gedicht „Luque la Maudite" ihren ur-

sprünglichen Charakter verraten hätten, würde das

nur beweisen, daß diese Umdeutung nicht ganz ge-

lungen ist. In dem Fall hätte das wesentlich spätere

Entstehungsdatum des Gedichtes nichts zu sagen,
während die Stelle bei Ordericus Vitalis nur verraten

würde, daß dieser Umdeutungsversuch schon vor dem

11. Jahrhundert eingesetzt hätte. Im übrigen können

wir bei uns bis zu einem gewissen Grad etwas Ähn-

liches beobachten. Im Mittelalter gibt es auch in

Norddeutschland Fasnetsmasken, die genauso wie die

„Wilden Leut" gelegentlich mit Keulen bewaffnet

Tänze aufführten und dabei als „Schowdüwel" be-

zeichnet wurden. Und die Elzacher „Schuddig" tragen

das typische in Stoff übersetzte Zottelgewand der

„Wilden Leut". Dabei stellen sie ihrer roten Farbe

nach zu schließen Teufel dar. Man hat also auch bei

uns den „Wilden Leut" verwandte Dämonen als Teu-

fel bezeichnet, freilich ohne daß sie hier auch tatsäch-

lich den ausgesprochenen Charakter von Teufeln an-

genommen hätten.

Schließlich ist auch das erstmals um 1600 im Bild

nachweisbare Kostüm des nachmittelalterlichen Har-

lekin kein Beweis dafür, daß sein Vorgänger, der

Herlekin, einmal ein Totengeist war. Denn daß es aus

vielen immer wieder andersfarbigen Flecken besteht,
dürfte einfach deswegen nicht den mit dem Tod ein-

tretenden Zerfall des Körpers andeuten, weil diese

Buntfarbigkeit allem nach spät ist, das heißt aus einer

Zeit stammt, in welcher der Träger des Gewandes

kaum noch in diesem Sinne gedeutet worden sein

könnte. Jedenfalls beginnen auch die „Wilden Leut"

erst im 15. Jahrhundert bunt zu werden. Zunächst

vereinzelt. Nebenher und auch im früheren 16. Jahr-
hundert (Nürnberg) werden sie immer wieder grün

dargestellt. Aber schließlich sind doch alle die Fasnet-

kostüme, die auf das Zottelfell der „Wilden Männer"

zurückgehen, buntfarbig, vor allem die Überlinger
Hänsele. Wesentlich ist, daß dieser Übergang zur

Buntfarbigkeit auf Bildteppichen zu beobachten ist,
sich also offenbar in höfischen und ritterlichen Kreisen

vollzogen hat. Wir wissen, daß dort schon im 14. und

erst recht im 15. Jahrhundert an Fasnet „Wildmänn-
leins Tänze" aufgeführt wurden. Die Darsteller, Mit-

glieder des Hofes, waren dabei offenbar noch lange
in Felle gekleidet. Auch die auf der französischen

Miniatur der Abbildung 4 sind es noch. Aber bei den

höfischen „Wildmännerspielen" muß es schließlich

doch Brauch geworden sein, statt Fellen entsprechend
in lauter „Zaddeln" geschnittene Stoffkostüme zu ver-

wenden. Und dieser Übergang zu Stoffkleidern ist

das Entscheidende. Von da ab konnten die Gewänder

bunt werden. Dabei mag der in diesen Kreisen beweg-
lichere Sinn auch Schuld daran sein, daß die alte

volkstümliche Tradition allmählich eine veränderte

Aufmachung bekam. Es ist jedenfalls bezeichnend,
daß auf dem Lande auch später noch die Verkleidung
in „Wilde Leut" aus Baumbart und Tannenreisig be-

werkstelligt wurde, während die vornehmen Städter

in Nachahmung der höfischen Vorbilder schließlich

auch Stoffkostüme benützten und deren Buntfarbig-
keit offenbar noch weiter entwickelt haben. Die Har-

lekinkostüme sind aber gleichfalls Stoffkleider, nur

daß ihre bunten Flecken nicht wie bei den Blätzles-

Kleidern mit einem freihängenden Ende schuppen-

förmigübereinander geschichtet, sondern in Abständen

auf einem Stoffgrund oder ohne einen solchen ringsum
aneinander genäht sind. Dieser Unterschied ist nicht

inhaltlich, sondern einfach durch eine andere Stilisie-

rung bedingt. Dabei ist nicht zu vergessen, daß der

Harlekin als Theaterfigur in den höfisch-städtischen

Kulturkreis gehört. Sein Vorläufer wird ursprünglich,
wie die „Wilden Leut", das Fellkleid der Dämonen ge-

tragen haben, das bezeichnenderweise schon im grie-
chischen Theater für die Darsteller der Satyrn üblich

war. Dabei ist es bei diesen ohne weiteres klar, daß

sie Naturdämonen, keine Totengeister darstellten. Als

solche werden sie und die „Wilden Leut" in ihrer

menschenköpfigen Aufmachung allerdings bereits einer

späteren Schicht wie die tierköpfigen Dämonen ent-

stammen. Als ursprüngliche Waldgeister ist das Fell

der „Wilden Leute" schließlich grün geworden. Dabei

sind sie in der Sage so deutlich als solche charakteri-

siert, daß man schon deswegen diese grüne Farbe

nicht als Totenfarbe hätte deuten dürfen, nur um sie

damit den als Totengeistern vermuteten Herlekinen

anzugleichen.
Nach all dem wird man auch diesen Deutungsversuch



17

nur mit Vorsicht aufnehmen können. Aber auch wenn

sich im Verlauf seiner Besprechung die Möglichkeit
eines Zusammenhanges mit alten Dämonendarstel-

lungen aus dem Mittelmeergebiet abhob, ist damit

noch lange nicht alles gewonnen. Es scheint sich bei

diesen ziemlich sicher um Luft- und Naturdämonen

gehandelt zu haben. Daß die „Wilden Leut" in der

Sage als Wald- und Wetterdämonen erscheinen und

dabei in der Fasnet dargestellt werden, könnte dafür

sprechen, daß schließlich auch die anderen Fasnets-

masken wie die Darstellungen aus dem Süden Natur-

dämonen wiedergeben sollten. Aber dann stünden wir

wieder vor der Frage, warum sie aufsagen, also Vor-

halte machen, bestrafen und belohnen. Daß sie Opfer

verlangen und daß man ihnen diese darbringt, wäre

schließlich ohne weiteres verständlich. Aber warum

sollen sie als solche alles über die Menschen, über

jeden einzelnen wissen und auf Grund eines solchen

Wissens strafen beziehungsweise mit neuer Frucht-

barkeit belohnen können? Ja, nach der griechischen

Auffassung der Dämonen tun sie es. Denn nach der

sind sie eine Art Vermittler zwischen den Menschen,

überhaupt der Erde und den Göttern. Sie beobachten

jede Tat des Einzelnen- und berichten davon ins Jen-

seits. Umgekehrt bekommen sie von den Göttern

Aufträge an die Menschen und für die Erde. Sie

besorgen dort ihre Durchführung. Wo dem göttlichen
Willen entgegen gehandelt wird, können sie rügen
oder Bestrafung erwirken. Weil sie aber die ganze

Erde im Auftrag der Götter zu überprüfen haben,
sind sie in Wasser-, Luft-, Erd-, in Wald-, Höhlen-

und in Vegetations-Dämonen eingeteilt. Das sind sie

auch später noch, und auch im Norden. Aber was

wissen wir, wie weit sie das dann immer noch, und,
ebenso als irdische Beobachter der Götter aufgefaßt
worden sind?

Bleibt noch kurz auf zwei weniger entscheidende Er-

klärungsversuche hinzuweisen. Es ist viertens auch

schon gesagt worden, das Wilde Heer und die Gestal-

ten der Fasnetsumzüge seien überhaupt nichtvorchrist-

lich 12 . Sie würden ihr Dasein einer Volksetymologie
verdanken. Das alte hebräische Beelzebub sei zu Pelz-

bock umgedeutet worden und auf Grund dieser

sprachlichen Verdrehung hätten sich die Leute Pelze

angezogen und sich Hörnermasken aufgesetzt um

solche Pelzböcke mimisch darzustellen.Und zwar sei

das zunächst bei den Nikolausumzügen geschehen.
Diese Ansicht ist schon anderweitig mit Recht durch

den Hinweis abgetan worden, daß es solche Fasnets-

masken ja auch in Gegenden gibt, in denen man das

hebräische Beelzebub nicht mit Pelzbock übersetzen

konnte.

Schließlich ist fünftens die Fasnet noch bis in unsere

Zeit herein einfach als Tradition aus den römischen

Bacchanalien, Luperkalien und Saturnalien angesehen
worden. Vielleicht ist manches davon in sie über-

gegangen, wenn die Gebräuche an diesen Festen nicht

überhaupt nur zeitliche und lokalgefärbte Umfor-

mungen ein und desselben uralten Brauchs sind.

Alles in allem bleibt also die Herleitung und der

ursprüngliche Sinn der Fasnet ungeklärt. Sie hat zwei-

fellos Züge an sich, die tatsächlich aus Fruchtbarkeits-

riten herausgewachsen sein müssen. Daß man, wie

gesagt, im Mittelalter sterben auch als „ze holze gehn"
bezeichnet hat, und die „Wilden Leut" als Wald-

dämonen in der Fasnet eine Rolle spielen, daß es

außerdem in einem badischen Ort heißt, die Masken

würden beim Betreten des Friedhofs in Staub zer-

fallen, könnte aber auch für eine Ableitung aus To-

tenkulten sprechen. Andererseits scheint auf Grund

der Aufmachung bestimmter Masken ein Zusammen-

hang mit Naturdämonen in Mittelmeergebieten ge-
geben zu sein. Wahrscheinlich werden alle möglichen
Traditionen in ihr zusammengekommen sein.

1 Vor allem Professor Fritz Brüggemann: Vom Schembart-

laufen, Leipzig 1936. Brüggemann glaubt, daß die Mas-

ken schließlich außer dem Verbergen noch den Sinn

gehabt haben, die Dämonen durch Gegendämonen zu

verscheuchen. Ähnlich denkt auch Adolf Spamer in seinem

Beitrag: „Sitte und Brauch" zum Handbuch der deutschen
Volkskunde, 11, S. 33 ff. 2 Adolf Spamer: Deutsche Fast-

nachtsbräuche, Diederichs Verlag, Jena, 1936,S. 39. 3 Otto

Höfler: Kultische Geheimbünde der Germanen, 1. Band,
1934, S. 45 ff. 4 Vor allem: Adolf Spamer, Deutsche Fast-

nachtsbräuche, Diederichs Verlag, Jena, 1936, und im

Handbuch der Volkskunde, herausgegeben von Wilhelm
Peßler, Bd. 2, S. 33 ff. 5 Vgl. Höfler. Dazu Richard Wolf-

ram, Schwerttanz und Männerbund, Kassel 1936. 6 Vor

allem Otto Höfler, Kultische Geheimbünde der Germa-

nen, Bd. 1, 1934. Zudem, worauf hier allerdings weniger
eingegangen ist: Karl Neuli, Beitrag: Maske, Maskereien
im Handwörterbuch des Deutschen Aberglaubens Bd. V,
Sp. 1744, und K. Meuli: Bettelumzüge und Totenkult,
Opferritual und Volksbrauch, Schweiz. Archiv für Volks-

kunde, 1927, Bd. 28, S. 1-40. Ferner Stumpfei: Kultspiele
der Germanen, 1936; Zipperer: Das Haberfeldtreiben,
1938; Siemsen: Germanentum im Zunftbrauch, 1942.
7 Rudolf Siemsen: Germanentum im Zunftbrauch, 1942.
8 Rudolf Wolfram: Schwerttanz und Männerbund, Kas-

sel 1936, und vom gleichen Verfasser: Wiener Prähisto-
rische Zeitschrift, 19, 1932, S. 357 ff. 9 J. Agricola:
Siebenhundert und funfftzig Deutsche Sprüchwörter, Wit-

tenberg, 1592, Nr. 667. 10 Theodor Hopfner: Griechisch-

ägyptischer Offenbarungszauber, in Studien zur Palaeo-

graphie und Papyruskunde, Bd. XXI, 1921, S. 84 ff.
11 Will Erich Peuckert: Deutscher Volksglaube des Spät-
mittelalters, Spemann-Verlag, Stuttgart, 1942, S. 67 ff.
12 K. Meisen: Nikolauskult und Nikolausbrauch, im

Abendland, in Forschungen zur Volkskunde, herausgg.
v. G. Schreiber, Heft 9-12, 1931.


