
22

kenloser Willkür. Selbst das Toben der Masken

dient und gehorcht im Brauch noch einer höheren

Ordnung!
Moriskentänze gibt es heute noch in Spanien und

England in Voller Lebendigkeit. Freilich in etwas ande-

rer Art, straffer, gebändigter, eingefügt in den Rhyth-
mus des Jahreslaufes. Man hat viel nach Resten

dieser Tänze bei uns gesucht, bisher vergebens. Als

ich vor nunmehr 17 Jahren den Rottweiler Narren-

sprung erleben durfte, glaubte ich nicht recht zu sehen.

Wahrhaftig, was sie machen ist einer der wichtigsten

Sprünge der englischen Morristänzer, die „Siow Ca-

pers", wie ich sie in Oxfordshire seinerzeit gelernt
hatte! Man springt mit einem Fuß hoch und wenn

man auf dem anderen auf den Boden kommt, schleu-

dert man den ersten - als ob man ihn nach vorne

stechen wollte — vorwärts und läßt ihn vorgestreckt
in der Luft. Nun müssen die Schellen natürlich durch

Bewegungen zum Ertönen gebracht werden. Daraus

kann sich an verschiedenen Orten unabhängig vonein-

ander ähnliches entwickeln. Es ist aber ebenso mög-
lich, daß wir im Rottweiler Narrensprung einen letzten,
ehrwürdigen Nachklang unserer seit Jahrhunderten
verklungen geglaubten Moriskentänze vor uns haben.

Das wäre eine wirkliche Entdeckung. Wie dem auch

sei, auf jeden Fall sind all die fröhlichen Gestalten

unserer Brauchtumsfasnacht, die schellenklingelnd das

Jahr einspringen, ein Stück ewig jungen Lebens. In

ihnen fließt Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft

zusammen. Mögen sich Äußerlichkeiten wandeln;
mögen sie im verschiedenen Schritt ankommen, die

Villinger, Rottweiler, alle die Hanseles, Schuddigs,
Narros, die Schemen, Röllelibutzen, Perchten, Glöck-

ler und Schellenrührer - solange sie springen, ist uns

nicht bang. Denn in ihnen spüren wir den Frühling
und die Kraft unseres Volkes, die Schlacken des Jah-
res abzustreifen und jegliche Trübsal zu überwinden,
wie in undenklicher Zeit.

Fasnacht im altwirtembergischen Dorfe

Von Friedrich Heinz Schmidt-Ebhausen

Durch amtliche Verordnung wurde im Jahre 1952

das in den evangelischen Landesteilen Württembergs
bisher als kirchlicherund bürgerlicher Feiertag geltende
„Erscheinungsfest" (Epiphanias, Hl. Drei Könige,
6. Januar) im Austausch gegen den neu eingeführten
„Buß- und Bettag" im November seines Charakters

als allgemein geltender Feiertag entkleidet. Im Zeit-

punkt der Einführung dieser Neuerung hatte dieser

Vorgang im volkstümlichen Leben zunächst nochkeine

einschneidenden Auswirkungen, da im Jahre 1952

das Erscheinungsfest auf einen Sonntag fiel. Der weit-

hin geübte Brauch, den kerzengeschmückten Christ-

baum bis zum 6. Januar, bis zum Ende der „Zwölf-

ten", der zwölf heiligen Nächte der Weihnachtszeit

also, stehen zu lassen, erfuhr erst im gegenwärtigen
Jahr 1953 eine empfindliche Störung, als das Erschei-

nungsfest auf einen Werktag fiel. Diese Störung
machte sich bereits jetzt bemerkbar in einer nun auf-

tretenden Unsicherheit der Brauchüberlieferung, da

der 6. Januar nicht mehr als der die Weihnachtszeit

abschließende und die darauf folgende Fasnachtszeit

eröffnende Richttermin auch nach außen in Erschei-

nung tritt. So ließ sich beobachten, daß die Kerzen

am Christbaum bereits am Neujahrstag erloschen und

daß besonders die in der Öffentlichkeit aufgestellten

Christbäume selbst schon an diesem Tage wieder ent-

fernt wurden, wenn sie auch, alter Überlieferung ge-

treu, in manchen Dörfern doch noch bis zum 6. Januar
stehen blieben.

Hier spielt sich in der unmittelbaren Gegenwart ein

Vorgang ab, an dessen Beispiel sich vielleicht ablesen

läßt, welche Einwirkung in früherer Zeit ähnliche

behördliche Maßnahmen auf das Verschwinden über-
lieferter Bräuche, die an bestimmte Festzeiten gebun-
den waren, gehabt haben. Noch ist das Erscheinungs-
fest als Schlußtermin des Weihnachtszyklus, als

„Oberster" genannter alter Jahresanfang in der volk-

läufigen Überlieferung lebendig. Der behördliche Ein-

griff aber wirft die Frage auf, was aus diesem nun

„abgeschafften" Feiertag in den evangelischen Landes-

teilen in Zukunft werden wird, was in mehr oder

minder absehbarer Zeit noch in der Erinnerung des

Volkes haften bleiben wird und ob Bräuche oder

brauchtümliche Vorstellungen, die sich heute noch mit

diesem Tage verbinden, auf andere Termine abwan-

dern werden.

Das führt uns auf die Frage, ob wir nicht auch heute

schon bei gewissen rudimentären Bräuchen und Vor-

stellungen auf ähnliche Vorgänge in der Vergangen-
heit schließen dürfen und ob wir aus den belegbaren



23

Umwandlungen älterer Zeit die künftige Entwick-

lung ablesen können. Ein eindrucksvolles Beispiel hier-

für scheint mir die Tatsache zu sein, daß es heute in

den evangelischen Landesteilen Württembergs viel-

fach um die Fasnachtszeit üblich ist, am Fasnachts-

sonntag oder am Sonntag nach Fasnacht Küchle zu

backen und diese „Fasnetküchle" zu nennen. An diese

Tatsache möchte ich die Behauptung knüpfen, daß sie

die letzte noch lebendige Erinnerung an einst auch im

protestantischen Württemberg vorhandene Fasnachts-

bräuche mannigfaltiger Art ist. Nicht minder bedeut-

sam ist in diesem Zusammenhang, in evangelischen
Orten Redensarten zu hören wie etwa: eines kommt

daher wie die alt’ Fasnet, wenn zum Beispiel ein Kind

sich spielend mit alten Kleidungsstücken behängt.
Es hat sich bei der Behandlung solcher Fragestellungen
als zweckmäßig erwiesen, von einem örtlich klar be-

grenzten Standort auszugehen, um an Hand eines

lokalen und belegbaren Beispiels den ganzen Fragen-
komplex aufzurollen und späterer eingehender und

großräumiger Untersuchung darzubieten. Als Aus-

gangspunkt möge mir daher die Gemeinde Ebhausen-

Wöllhausen bei Nagold dienen. Sie ist mit ihren heute

rund 1600 Einwohnern mit noch wenigen Ausnahmen

eine evangelische Gemeinde, nach einstiger Hohen-

berger Herrschaft um 1440 in den Besitz der Grafen

von Württemberg übergegangen, damit im Zuge der

Reformation, nach vorheriger kirchlicher Zugehörig-
keit zu der benachbarten Rohrdorfer Johanniter-Kom-
mende, evangelisch geworden, eine Zeitlang sogar

stark dem Separatismus und Pietismus zugewandt.
In Ebhausen ist es in Bezug auf eine gewisse Begehung
der volkstümlichen Fasnacht allgemein Sitte, am Fas-

nachtssonntag die „Fasnachtsküchle", ein rautenför-

miges Schmalzgebäck, zu backen. Auch die Redensart

„kommt daher wie die alt’ Fasnet" ist bekannt und

wird im angeführten Sinn gelegentlich gebraucht,
jedoch zu beliebiger Zeit und nicht in ursächlichem

Bezug auf die Fasnacht. Doch weisen diese beiden

Tatsachen bereits nach, daß im volkstümlichen Den-

ken und in der Sitte eine Erinnerung an die Fasnacht

besteht. Dazu kommt, daß ältere Einwohner zu be-

richten wissen, zur Zeit ihrer Großeltern seien um

Fasnacht die Frauen in einer Wirtschaft zusammen-

gekommen, zu welcher Zusammenkunft kein Mann

Zutritt gehabt habe. Habe ein Mann sich dabei blicken

lassen, so sei er mit Schlägen wieder hinausgetrieben
worden.

Wertvollen Aufschluß darüber, daß diese Erinnerun-

gen eine reale Wurzel haben, geben die Kirchen-

konventsprotokolle der Pfarrgemeinde Ebhausen-

Wöllhausen des ausgehenden 17. und beginnenden

18. Jahrhunderts, zu einer Zeit also, als die Reforma-

tion längst abgeschlossen war, der man nachsagt, sie

habe, wenn je einst Fasnachtsbräuche vorhanden

waren, diese „abgeschafft". Ganz offensichtlich haben

sich Bräuche und Vorstellungen trotz vieler und sich

über einen langen Zeitraum erstreckender kirchlicher

und weltlicher Verbote noch lange Zeit hindurch ge-

halten, und sie klingen bis in die Gegenwart nach.

Der älteste urkundliche Nachweis des Begehens der

Fasnacht im evangelischen Ebhausen erscheint in die-

sen Protokollen am 24. Februar 1687 mit den Wor-

ten: „Folgende Mägdlein sind wegen nächtlichen tant-

zens vnd Zechens in der Fasnacht im wirthshauß vor-

beschieden worden." Am gleichen Tage des Jahres
1701 werden Ebhauser Jugendliche vor den Kirchen-

konvent zitiert, weil sie „den Faßnachts-Tantz an-

gestellt, den Spielmann Von Ebershardt abgeholt, Vnd

doch das Schultheißen-Amt Nicht darum gefragt" hät-

ten. Dieser Eintragung zufolge moniert der Kirchen-

konvent weniger die Tatsache der Fasnachtsver-

anstaltung selbst, als das Versäumnis der Einholung
behördlicher Erlaubnis dazu. Daß fasnächtliche Ver-

mummungen üblich waren, weist das Protokoll vom

18. Februar 1709 nach, wenn es einen Ebhauser zur

Verantwortung zieht, „welcher am AscherMittwoch

in Narren-Kleidern geloffen". Auch am 1. März 1715

wird drei Ebhausern vorgeworfen, sie hätten „an Faß-

nacht in der nacht unerlaubt einen tantz angestellt,
sich Voll getrunken, allerley narr entheidungen getrie-
ben". Ein Eintrag vom 17. Mai 1715 fragt auf Grund

dieses Vorkommnisses: „Ob die ledige bursch erlaub-

nus haben, an der Faßnacht, wenn ein tantz erlaubt

wird, mit den mägdlein im Dorff herum zu gehen
und in den häusern zutantzen." (Auszeichnung vom

Verfasser.)
Das hier angeführte Herumgehen der Burschen mit

den Mädchen muß ein besonderer Bestandteil der

Fasnachtsbräuche gewesen sein. Wie dieser Brauch

etwa ausgesehen hat, bezeugen zwei weitere Nieder-

schriften. Am 24. Februar 1711 wird berichtet: „Eb-
hauserbuben gehen an Faßnacht umher unter der

Bettstund und sammlen Eyer, tantzen in den Stuben,
führen die Mägdlein umher an der Hand", und am

17. Mai 1715: „Sey bey der Faßnacht ein übler ge-

brauch, da die junge bursch pflegen eyer zu samlen,
mägdlein bey der Hand in dem Dorff herumzuführen,
in den häusern zu tanzen."

Der Sonntag nach Fasnacht (Invocavit) wird, wie auch

sonst, vielfach in evangelischen Gegenden im Volks-

mund „Weißer Sonntag" genannt, an dem bis in die

Gegenwart das Backen von Fasnachtsküchle üblich

ist. Erst in neuester Zeit verwischt sich die Erinnerung



24

insofern, als häufig die Fasnachtsküchle bereits am

Sonntag vor Fasnacht, dem eigentlichen Fasnachtsonn-

tag, erscheinen. Der Sonntag nach Fasnacht bringt,
wie der Aschermittwoch, in den Gegenden der leben-

dig überlieferten Bräuche häufig die „Weiberfasnacht".
Auch hierzu wissen die Ebhauser Kirchenkonvents-

protokolle etwas zu sagen. Am l.Mai 1716 wird

protokollarisch festgehalten: „Am Weißen Sonntag
ist es die gewohnheit, daß man den weibern einen

Kuchen aus altem herkommen gibt, und kommen auch

männer darzu, essen und trinken miteinander." Und

am 12. Juni 1716 (die Vorgänge kamen oft erst nach

Monaten zur Verhandlung vor den Kirchenkonvent)
notiert der den Vorsitz führende Pfarrer: „ich habe

auch darbey geandet, man solle diese gewohnheit am

Weißen Sonntag, da männer und weiber am sonntag
zusammen kommen, abschaffen." Trotz dieser For-

derung des Pfarrers im Anfang des 18. Jahrhunderts
hat sich der Brauch noch lange gehalten, wie die

Erinnerung heute noch lebender Ebhauser an die

Zusammenkunft der Frauen an Fasnacht nachweist.

Im weiteren Sinne darf man auch, obwohl an sich

bereits in den Frühlingskreis der Jahreslaufbräuche
gehörend, den Sonntag Lätare zum Fasnachtskreis

zählen, zumal er als „Mittfasten" in die kirchliche

Fastenzeit fällt. Er hat nach Paul Walther (Schwä-
bische Volkskunde, 1929) im Allgäu die Bezeichnung
„Rosensonntag" und wird dort mit Wirtshausbesuch

begangen, wobei die Männer mit ihren Frauen oder

Bräuten „d’Schöene und d’Stärke" trinken. Im prote-

stantischen Ebhausen kannte man diesen „Rosen-

sonntag" und den dazugehörigen Wirtshausbesuch

auch, wie folgende Eintragungen in den Kirchen-

konventsprotokollen ausweisen. Am 22. April 1736

wird gerügt, daß einige Einwohner „am rosen Sonn-

tag . . . wider das Von der Cantzel geschehene Verbott

gezehret" haben. Zwei Jahre später, am 16. März

1738, werden mehrere Mädchen vor den Kirchen-

konvent geladen, weil sie „wider das ehmalige Ver-

bott den so genanndten Rosen-Sonntag celebrirt, i. e.

sündl. weise im wirthshauß deß Herm tag entheiliget
haben", und gleich darauf, am 23. März 1738, wird

nochmals gegen eine Einwohnerin verhandelt, die

„auch wie die andern mägdle am rosen-Sonntag im

wirthshauß gewesen" war.

Soweit die Nachweisungen allein in einer einzigen
protestantischen Gemeinde Württembergs, daß um

die Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert vielgestaltige
Fasnachtsbräuche lebendig gewesen sind und sichtrotz

Verboten halten konnten. Wir sind aber in der Lage,
auch für einen weit näher an der Gegenwart liegenden
Zeitraum ähnliche Nachweise zu erbringen, nämlich

für die Zeit um 1900 beziehungsweise für das 19. Jahr-
hundert. Hier schöpfen wir aus einer besonders wert-

vollen Quelle, aus den auf Veranlassung von Karl

Bohnenberger um 1900 von Lehrern gefertigten sog.

„Konferenzberichten", bei denen die Lehrer wahl-

weise die örtlichen volkstümlichen Überlieferungen
zum Gegenstand ihrer schriftlichen Jahresarbeit neh-

men konnten. Da damals in Besonderheit alte Ein-

wohner nach der Überlieferung befragt wurden, sind

diese Darstellungen als eine Wiedergabe des Über-

lieferungsbestandes etwa um die Mitte und in der

zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts zu werten.

Aus diesenDarstellungen geht hervor, daß mindestens

der Fasnachtstermin in vielen evangelischen Orten

brauchmäßig beachtet wurde. Selbstverständlich er-

scheint häufig der Hinweis auf die Fasnachtsküchle.

Darüber hinaus wird vielfach berichtet, daß die Sitte

der Spinnstuben (Lichtgang, Lichtkarz) noch ausgeübt
wurde oder daß man sich noch wenigstens an sie leb-

haft erinnerte, wobei als Beginn der winterlichen

Spinnstubenzeit Martini (11. November) genannt

wird, als Abschluß aber eben Fasnacht. Wenn auch

nicht für Ebhausen selbst, so doch für seine Nachbar-

schaft im ehemaligen Oberamtsbereich wird Fasnacht

in diesen Berichten ausdrücklich als Schlußtermin der

Spinnstubenzeit genannt in Emmingen, Haiterbach

und Schietingen (letzteres in unmittelbarer katho-

lischer Nachbarschaft), übereinstimmend sind die

Angaben, daß an Fasnacht die letzte Spinnstube des

Winters mit besonderem Schmaus, mit Backen von

Küchle oder „Berten" besonders gefeiert wurde.

Die Aufzeichnung aus Emmingen bei Nagold weiß

dazu noch von einem ausgesprochenen Fasnachts-

brauch, dem Pflugumziehen, zu erzählen. Dort wurde

noch um 1900 der Abschluß der Spinnstuben an Fas-

nacht mit einem gemeinsamen Schmaus begangen. Die

Burschen des Ortes aber zogen vorher mit einem alten

Pflugkarren, an dem ein „Geröll" (Schellengeläute)
angebracht war, unter Lärmen und Peitschenknallen

durch das Dorf und vor die Häuser der „Vorsitzmäd-
chen" genannten Spinnstubenmädchen und sammelten

von diesen Mehl ein, das von den Mädchen dann für

den Schmaus beim fasnächtlichen Lichtkarz verbacken

wurde.

Paul Walther meint a. a. 0., daß die Feier des

„Scheibensonntags" am Sonntag nach Fasnacht (Invo-
cavit, Scheiben- oder Funkensonntag), wie sie in Ober-

schwaben und im südlichen Schwarzwald noch gehalten
wird mit Abbrennen von Höhenfeuern, Fackelschwin-

gen und Werfen brennender Holzscheiben, einst im

ganzen Lande verbreitet gewesen sein mag. Er weist



25

dabei auf das zahlreiche Vorkommen von entsprechen-
den Flurnamen, wie „Scheibenbühl", hin. In Ebhausen

gibt es eine Flur „Scheibenberg" am Hang des Stuhl-

bergs (die heutige mundartliche Form „Scheifelberg"
bedarf allerdings noch der endgültigen Klärung). An

diesem „Scheibenberg", in dessen nächster Nähe der

„Eierberg" liegt, auf den die Kinder zum österlichen

„Eierrugeln" gingen und gehen, veranstaltet die Ju-

gend alljährlich am Heiligen Abend ein Fackelschwin-

gen, ähnlich auch in Altensteig, Berneck und anderen

Orten (zum Teil mit abweichenden Terminen), mit

einem die Brauchhandlung abschließenden Abbrennen

eines großen Feuers. Dieser Brauch ist in älterer Zeit

nicht nachweisbar, auch der Konferenzbericht von

1900 schweigt darüber, dagegen will mündliche Über-

lieferung von einer Neueinführung nach dem Alten-

steiger Vorbild kurz nach 1900 wissen. Wenn auch

hier der Nachweis alter Überlieferung mangelt, so

veranlaßt doch die Tatsache, daß dieses Fackelschwin-

gen an einem „Scheibenberg" stattfindet, zu Über-

legungen, ob es sich vielleicht doch um einen letzten,

möglicherweise um 1900 wiederbelebten Rest von

Bräuchen des Funkensonntags handelt, der sich von

diesem — nicht als besonderer Feiertag zu wertenden -

Tag auf den Heiligen Abend verlagerte. Doch mag

dieser Hinweis zunächst lediglich als Abrundung der

Betrachtung dienen, die darzulegen versucht, daß man

nicht davon sprechen kann, daß die evangelischen
Landesteile Württembergs a priori als „fasnacht-
feindlich" bezeichnet werden müssen.

Lichtreklame im Straßenraum

Wer in der Großstadt lebt, hat sich an den farbigen
Hexensabbath von Lichtreklame einigermaßen gewöhnt,
soweit seine Augen mittun; aber auf dem Land wirkt sich

das Vorbild der Stadt oft schlimm aus. Da gibt es in

Dörfern und Kleinstädten noch schöne Gassen, alte Wirts-

häuser und schlichte Kramläden, von denen man an-

geheimelt und nicht angeschrien wird. Da hängen noch

alte Wirtshausschilder zierlich und durchsichtig in den

Straßenraum herein, ohne diesen zu stören; ja sie erfreuen

das Auge und verstehen es, zur Einkehr einzuladen. Frei-

lich leuchten sie bei Nacht nicht. Darum greift man zum

Mittel der städtischen Lichtreklame mit Glaskästen und

Schriften, die von innen beleuchtet werden. Aber diese

Kästen vertragen sich nicht mit dem alten Wirtshaus-

schild. Sie sind blöckisch und plump, langweilig und

geistlos, sie stoßen ab, anstatt einzuladen, und verjagen
alle Poesie aus der alten Gasse. Die Brauerei muß noch

ihr Markenschild anhängen, damit das Ganze noch häß-

licher wird, überhaupt diese Brauereien! Nur wenige
geben sich Mühe, auch aus der Lichtreklame etwas Hüb-

sches zu machen. In der Regel genügt es ihnen, laut zu

sein. Ob dies wohl zu der hergestellten Flüssigkeit gehört,
die man den Gästen aufzwingt, weil man der Güte nicht

ganz traut? Kein Mensch fragt auf dem Land danach,
welche Biersorte in einer Gaststätte ausgeschenkt wird.

Jedenfalls verträgt sich ein altes Wirtshausschild nicht

mit der üblichen Lichtreklame. Kann man aber auf diese

nicht verzichten, so sollte eine handwerklich gut gestaltete
Laterne über der Haustüre oder eine Aufschrift in leuch-

tenden Buchstaben auf der Wand oder ein hübsches

Markenzeichen, das in die Architektur eingeht, auch

genügen. Es ist aber eine geschmacklose Übertreibung,
wenn ein und dasselbe Markenzeichen gar noch mehrmals

auf die Hauswand genagelt wird, als ob dies der Brauerei

oder der betreffenden Marke von Zigaretten und der-

gleichen irgendeinen Vorteil brächte! Die Reklame ist in

der Tat heute zu einer Landplage geworden. Sdbw.


