
135

Wegweiser für die heimatliche Volkskunde

Zusammengestellt von der Arbeitsgruppe für Volkskunde

im Sdhwäb. Jdeimatbund

XVIII. Sitte und Brauch im Alltag
und am Feiertag

(In den unmittelbaren Zusammenhang gehören Kap. 11,
111, IV-VIII, X-XIII, XV, XVII, XIX, XX-XXV).

Im deutschen Sprachgebrauch sind die Begriffe „Sitte"
und „Brauch" nicht streng geschieden, da sie einander

bedingen. Ein wissenschaftlicher Versuch, die beiden

grundsätzlich zu scheiden und sich gegenüberzustellen,
würde den hier gegebenen Rahmen überschreiten. Vielleicht

mag es genügen, zu sagen, daß unter „Sitte" die kon-

stantere Form, unter „Brauch" der Wandlungen unter-

worfene Inhalt verstanden wird. Form und Inhalt

ergeben das Ganze (auf den aus neuerer Zeit stammenden

verschwommenen Begriff „Brauchtum" wird zugunsten des

bewährten „Sitte und Brauch" verzichtet). Bei der Be-

arbeitung ist grundsätzlich darauf zu sehen, daß alle,
auch die kleinsten und unscheinbarsten Äußerungen
unter dem Gesichtspunkt des steten Wandels, des Ver-

gehens und der Neubildung betrachtet werden. Was in

der Einleitung zum Wegweiser gesagt wurde, gilt hier

in besonderem Maß und Umfang: jeder einzelne Brauch,
jede Brauchhandlung steht in ständiger Wechselbeziehung
zu anderen Bräuchen, ist unlöslich verbunden mit anderen

Erscheinungs- und Ausdrucksformen des gesamten Volks-

lebens. Besonders zu achten ist jeweils auch auf die innere

und äußere Haltung der Menschen gegenüber Sitte und

Brauch. Hier ergeben sich wichtige Merkmale der Unter-

scheidung nach Generationen, nach Geschlecht und Her-

kunft, nach Stadt und Land, nach beruflicher und sozialer

Bindung, nach Alteingesessenen und Neubürgern, nach

Beharrung im Althergebrachten und Aufgeschlossenheit
Neuem gegenüber. Man wird stets zu fragen haben, wer

im Einzelfall der Überlieferungsträger ist (die gesamte

Gemeinschaft, einzelne Gruppen, Einzelpersonen, unter-

schieden nach Herkunft, Alter und Geschlecht) und wie

sich die Gemeinschaft und die einzelnen zu Überlieferung
oder Neubildung stellen (welche Gründe für Annahme

oder Ablehnung, welche von außen wirkenden Kräfte in

erhaltendem, änderndem oder auflösendem Sinn maß-

gebend sind).
Der Beobachter muß sich, so gut er kann, freihalten von

subjektiver Bewertung und nicht aus persönlicher Zu-

oder Abneigung die eine Erscheinung über Gebühr her-

vorheben, die andere aber unterdrücken. Es kommt im-

mer darauf an, was das Volk aus den Dingen macht,
nicht wie wir persönlich dazu stehen.

Das gesamte A r b e i t s - und Berufsleben, auch

der modernen Berufe (Wesentliches darüber ist schon in

den Kapiteln 111-VII, IX, XI-XV gesagt worden), ist

durchflochten von zahlreichen überlieferten und neu auf-

genommenen Bräuchen, überkommen aus den Berufs-

bräuchen der Zimmerleute, prangt z. B. auch auf den

modernen großstädtischen Hochbauten aus Stahl und

Beton der Richtmaien, obwohl der Zimmermann bei der

modernen Betonkonstruktion nicht mehr viel eigentliche
Zimmermannsärbeit im alten Sinn zu leisten hat. Auch

der Buchdrucker, heute an der Rotationsmaschine eher

Maschinist als Handwerker, will die Gesellenlossprechung
in Form des „Gautschens" nicht missen (nach Möglich-
keit an altüberlieferten Terminen). Wenn in früheren

Zeiten die Zunfttage die traditionsgebundenen und von

Bräuchen begleiteten Gelegenheiten auch zur geselligen
Zusammenkunft der Berufsangehörigen waren, so haben

heute die Betriebsausflüge manches aus der Brauchüber-

lieferung übernommen. Die Feier des 1. Mai als des

Festtags der Arbeiter gehört ebenso in den Kreis unserer

Betrachtungen wie die vom alten Zunfttag zu allge-
meinen Volksfesten sich wandelnden Schäferläufe (be-
rufsständische Bräuche mit Volkstänzen, Musik und Wett-

spielen, mit überlieferten und neugeformten Trachten

zu einem ganzen Bild vereinigt).
Fast unübersehbar, heute nicht selten unauflöslich in-

einander verflochten ist die Fülle der kirchlichen,
weltlichen und historischen Feste, die,
teils durch Überlieferung zu ständiger Einrichtung ge-

worden, teils aus besonderem Anlaß neu entstanden,
Träger zahlreicher Bräuche sind. (Zum Beispiel Blutritt

zu Weingarten, viele kirchliche Heiligen- und Wall-

fahrtsfeste, Cannstatter Volksfest, Fest an der Nebel-

höhle, Jahrmärkte, Kinder- und Schulfeste, Stadtjubiläen,
Sommer- und Gartenfeste). Bei allen kommen die ver-

schiedenen Ausdrucksformen des Volkslebens oft in ge-

drängter Fülle zu Wort: übernommene neue Bräuche,

Kinderspiel und Kinderlied, Volkslied, Volksmusik und

Volkstanz, alte und neue Trachten, Volkstheater und

Volksschauspiel, Festzüge und Festwagen mit Darstellun-

gen aus Geschichte und Volksleben. Als wirkliche Volks-

feste sind sie nicht allein für sich zu betrachten, sondern

immer in ihren Beziehungen zur Ursache und vielfach

auch zum jahreszeitlichen Ablauf. Auch die Vereinsfeste

aller Art, oft durch Jahreslauf und Arbeit terminmäßig
bedingt, gehören hierher, zumal sie einerseits die Ge-

meinschaft in ihren Bann ziehen und andererseits Bräuche

von anderen Gelegenheiten und Ursprüngen her über-

nehmen und so zu überlieferungsträgern werden (zum

Beispiel Sommerfeste und Weihnachtsfeiern der ver-

schiedenen Vereine).

Der natürlicheAblauf desjahres mit dem

wiederkehrenden Wechsel der Jahreszeiten ist das tra-

gende Gerüst für einen Überblick über die Vielzahl der

Bräuche bei Arbeit und Feier. Für die Unterteilung
bieten sich die vier Jahreszeiten, wobei aber die Kreise

nicht scharf gegeneinander abzugrenzen sind. Der W in-

te r k r e i s (M artini bis Lichtmeß), in dem sich

christlich-kirchliche Züge mit weltlichen, teilweise ausge-

sprochen vorchristlichen, so eng verbinden wie sonst nicht

leicht, beginnt mit dem Martinstag (11. November), der



136

von der bäuerlichen Arbeit her gesehen das Wirtschafts-

jahr beschließt. Der Tag hatte seine Bedeutung als Ter-

min für Zins- und Pachtzahlung und Gesindewechsel.

Für die Katholiken ist es der Tag des Heiligen Martin,
für die Protestanten der Tauf- und Namenstag Martin

Luthers. Vom Martinstag her kommt die Gestalt des

„Pelzmärte", in der Gegenwart im Wettstreit mit dem

Nikolaus „Klos", der seinen Namen vom Nikolaustag
nimmt. Beide Gestalten haben viel Gemeinsames; sie

gehören in mannigfaltigen Abwandlungen von der

Schreckgestalt bis zum Geschenkebringer in die vorweih-

nachtliche Zeit und gehen schließlich in den immer stär-

ker in Erscheinung tretenden „Weihnachtsmann" über.

Sie treten, teils christlich-kirchlich teils mehr vorchrist-

lich bestimmt, einzeln oder in kleinen Gruppen auf.

Wer sind die Darsteller (Kinder, Jugendliche oder Er-

wachsene)? Lassen sich Unterscheidungen in den Funk-

tionen bemerken (Kinder nur in freundlicher Art, Ju-

gendliche als Schreck- und Lärmgestalten)? Es gibt auch

Umzüge, bei denen Martin und Nikolaus getreu der

Heiligenlegende als römischer Ritter und als Bischof auf-

treten. Vielfach hat sich außerhalb der Kirche nur die

volkläufige Benennung gehalten und auf den gabenspen-
denden Weihnachtsmann übertragen, der übrigens im

Begriff steht, mit Hilfe einer rührigen Geschäftswerbung
und der Kinderbücher das altgewohnte Christkind als

Geschenkbringer zu überflügeln. Man kann aus diesem

Beispiel, das auch für manche andere Gestalten der Win-

terkreisbräuche zutrifft, sehen, wie wichtig es ist, den

ständigen Wandel zu beobachten.

Das Gabenheischen und das Gabenspen-
d e n spielt in dieser Zeit eine hervorragende Rolle. Auch

hier vollziehen sich Verschiebungen in den Terminen. In

alter Zeit waren Bescherungstage Martini, Nikolaus,
Neujahr und Dreikönig (6. Januar, Erscheinungsfest) ;
jetzt sind es der Heilige Abend und der Weihnachtstag
selbst; doch in manchen Gegenden haben daneben die

drei Donnerstage der Adventszeit als Klöpfles- oder

Knöpflesnächte mit Umzügen und Heischeliedern der

Kinder ihre Bedeutung noch nicht eingebüßt.
An einzelnen Tagen wie im ganzen Winterkreis lassen

sich in den Bräuchen als Grundinhalte immer wieder

das Feuer, das Pflanzengrün und der Lärm erkennen.

Gleichzeitig haben die sich im Winterkreis häufenden

bedeutsamen Tage wie Martini, Andreas (30. November),
Barbara (4. Dezember, Barbarazweige), Nikolaus, Tho-

mas (21. Dezember), die zwölf heiligen Nächte (Los-
nächte) von Weihnachten bis Dreikönig und die Weih-

nachtstage selbst ihre besondere Wirksamkeit als Lostage
der Witterungsvoraussage und sonstiger Zukunfts-

schau.

Daß dabei auch neue Bräuche sich bilden können und

daß sie aufgenommen werden, zeigt neben dem erst im

Laufe des vergangenen, teilweise sogar dieses Jahrhun-
derts bei uns volkstümlich gewordenen Christbaum an-

schaulich das Beispiel des Adventskranzes (vor dem

ersten Weltkrieg noch unbekannt, seit etwa 1920 sich

stark ausbreitend, heute allgemein herrschend). Auch

das Aufstellen von Christbäumen auf öffentlichen Plätzen

und Bahnhöfen ist neu und gehört in unsere Betrachtun-

gen, ebenso wie die sich allgemein verbreitende Freude

an Krippendarstellungen.
Bei allem häufen sich die verschiedenen Einzelarten der

Bräuche zu einem Ganzen (mit einzelnen örtlichen Eigen-
prägungen wie Höhenfeuern, Fackelumzügen in bestimm-

ten Nächten, Aufstecken von Gedenkkerzen). Eine gründ-
liche Erkundung achtet auch auf die herkömmlichen

Gaben und Geschenke, auf die Form der Überbringung,
auf die Heische- und Feierlieder, auf die Advents-,
Krippen-, Christgeburts- und Dreikönigsspiele (ob in den

Kirchen beider Konfessionen ausgeübt, wie weit über

den Bereich der Kirche hinausdringend in die Familien,
in die Nachbarschaften, die Vereine und sonstigen Ge-

meinschaften?). Auch wäre festzustellen, ob Zugewan-
derte und Neubürger aus ihrer alten Heimat Bräuche

mitbringen, die bei den Einheimischen Boden gewinnen,
und wie sich die Neubürger dem vorgefundenen Brauch-

bestand gegenüber verhalten.

Das Einhalten der überlieferten und gesetzlichen Feier-

tage ist wichtig für die Brauchüberlieferung (Stellung zu

den zweiten und dritten Feiertagen der großen Feste in

der Stadt und auf dem Land?). Der zweite Weihnachts-

feiertag (Stephanstag, 26. Dezember) ist zum Beispiel der

Tag der früher weitverbreiteten, heute noch häufig üb-

lichen Stefansritte. Neben dem Silvesterabend und dem

Neujahrstag gilt vielfach noch als alter und eigentlicher
Jahresbeginn der als „der Oberste", auch als „Großneu-

jahr" bekannte 6. Januar (in evangelischen Gegenden „Er-

scheinungsfest" durch gesetzgeberische Vorgänge in sei-

ner Eigenschaft als Feiertag im Augenblick unklar, im

Volk aber allenthalben noch beachtet). Der Tag der

„Unschuldigen Kindlein" (28. Dezember) weist mit dem

Rutenschlagen (Pfeffern) bereits in den Frühlingskreis.
Endgültiger Abschluß des Winterkreises: Lichtmeß

(2. Februar), mit gleicher Bedeutung als Zins-, Gesinde-

wechsel- und Lostag wie Martini.

Die soeben mehrfach gegebenen grundsätzlichen Hin-

weise zur Beobachtung und Darstellung der Bräuche gel-
ten natürlich auch für die folgenden Abschnitte.

Der Frühlingskreis (Fasnacht bis Pfing-
sten) bringt eine Fülle der verschiedenartigsten Bräuche,
die doch immer wieder auf den Grundgedanken der

Wandlung von der Winterruhe zur Neubelebung zu-

rückgeführt werden können.

Voll starker lebendiger Überlieferung bietet die Fasnacht

gerade im südwestdeutschen Raum ein aufschlußreiches

Feld zur Beobachtung von Wandlungen und Verschie-

bungen nach Form und Inhalt in der Gegenwart (im

Schwarzwald, um die obere Donau und den oberen

Neckar einerseits unverrückbar fest in der Überliefe-

rung stehend, andererseits karnevalistische Bräuche aus

der Stadt und durch Neubürger in bisher fasnachtfeind-

lichen Gegenden eindringend). Neben den Maskierungen
und den Maskenumzügen mit überlieferten und neuen



137

Gestaltungsformen (ihre Namen!) sind die zahlreichen

anderen Bräuche zu beachten von den Tagen vor Fas-

nacht und ihren besonderen Benennungen (zum Beispiel
rußiger Freitag), von der Herren- und der Bauernfas-

nacht über den Narrensprung, die mancherlei Narren-

gerichte bis zu bestimmten auf Fasnacht bezogenen
Musiken, Tänzen und Liedern, bis zur Weiberfasnacht

und dem Fasnachtsbegraben oder -verbrennen am Ascher-

mittwoch und schließlich, über Fasnacht hinausweisend,
zum Funken und zum Scheibenschlagen am ersten Fasten-

sonntag (Invocavit). Am dritten Sonntag vor Ostern

(Lätare, Mittfasten, Rosensonntag, Sommertag) kann

unter Umständen die in manchen Gebieten noch leben-

dige Überlieferung des Umzugs mit „Winter-" und

„Sommer"gestalten eine Weiterführung erfahren durch

das von schlesischen Vertriebenen mitgebrachte „Tod-
austragen" (Kampf zwischen Winter und Sommer). Die-

ses bereits beobachtete Beispiel soll uns veranlassen, fest-

zustellen, ob solch ein hereingetragener Brauch beschränkt

bleibt auf die zugewanderten Überlieferungsträger, ob

diese aus der neuen Heimat Bestandteile übernehmen,
und wie sich die heimische Bevölkerung (Alte und Junge!)
hinsichtlich Aufnahme oder Ablehnung verhält. Was hier

als Beispiel gesagt wird, gilt grundsätzlich für jeden
Brauch.

Am Palmsonntag (da und dort auch der Tag von volks-

festartigen Märkten) sich und die Wohnung mit Wei-

denkätzchen zu schmücken ist ein verbreiteter Brauch;
die von der katholischen Kirche geweihten „Palmen"
finden brauchmäßige Verwendung im Hause, auf dem

Acker. Die wichtigen Tage der Woche vor Ostern (Palm-
sonntag, Gründonnerstag, Karfreitag) haben Bedeutung
als Lostage und sind durch mancherlei Bräuche und

Vorschriften kirchlicher und weltlicher Art ausgezeichnet
(Schenken und Essen von Eiern, bestimmten Gebäcken

und Speisen, Arbeitsverbote und -geböte, Kleidung, Ent-

haltsamkeit, Karfreitags- und Osterwasser, Feuer- und

Scheiterweihe am Karsamstag, Ersatz des Glockengeläuts
durch Knarren und Ratschen, Heischeumzüge, Heische-

reime, GlaubensVbrstellungen aller Art). Die in alter

Zeit üblichen Passionsspiele (auch Palmeselumzüge) schei-

nen neuerdings wieder stärkere Beachtung zu finden (vgl.
Weihnachtsspiele).
Das Osterfest selbst bringt in Stadt und Land vielfältige
Bräuche, brauchmäßige Handlungen und Vorstellungen:
Ostereier (der Osterhase als Spender, Hasengärtlein, Spiele
und Wettkämpfe mit den Ostereiern: Eierrugeln, Eier-

lesen, Eierritte und -läufe), Schlagen mit der Osterrute

(schlesisch „Schmackostern"), drei Freudensprünge der

Sonne, Färben und Bemalen der Eier (zum Teil neue Ver-

fahren durch die Vertriebenen), Emmausgehen am Oster-

montag, Flurumritte und -Umgänge, bestimmte Speisen
und Gebäcke. In den Frühlingskreis gehören auch die

vielen Scherzbräuche um den 1. April.
Der Gedanke des Wiedererwachens in der Natur, in den

Osterbräuchen schon erkennbar, zeichnet sich klar in den
Bräuchen des Maitages ab. Die Walpurgisnacht oder

Mainacht ist erfüllt vom Treiben der wilden Jagd
(Muetes Heer) und der Hexen (Schabernack und Unfug).
Zum 1. Mai wird, neuerdings sich weiterausbreitend, auf

dem Dorf- oder Festplatz der unter Beachtung brauch-

tümlicher Regeln geholte Maibaum gesetzt (durch wen?

wie?), dazu werden vor Türen und Fenster oder auf die

Dächer die Maien (und Schandmaien) gesteckt. Mai-

tänze, Maisingen, Maiausflüge. Der 1. Mai als Feiertag
der Schaffenden mit Umzügen und festlichen Veranstal-

tungen zieht manchen alten Brauch, aber auch Neues aus

anderen Landschaften an sich.

Christi Himmelfahrt (Himmelfahrtsblümle, Mausöhrle)

ist, wie die drei Tage der Bittwoche, der Eisheiligen, der

Schauer- oder Hagelfreitag, Anlaß zu Flur- und Bitt-

umgängen und -ritten. Das Pfingstfest vereinigt auf sich

viele Frühlingsbräuche (Pfingstbaum, Pfingstspiele und

-ritte, Reinigen und Schmücken der Brunnen und Quellen,
mit Heischeliedern verbundene Umzüge des Pfingstbutz,
Pfingstlümmels oder Latzmanns). Auf den Pfingstmontag
fallen manche bekannte Volksfeste (an der Nebelhöhle,
der Schellenmarkt auf dem Fohrenbühl im Schwarzwald).
Der Fronleichnamstag (Ausbreitung auch in altprote-
stantischen Landstrichen infolge der großen Zahl neu ins

Land gekommener Katholiken).
Am Anfang des Sommerkreises (Sommer-

johanni bis Ernteschluß) stehen die „Himmels-
feuer", „Santehansfeuer" an Sommerjohanni (24. Juni),
zu denen das Brennholz in Heischeumzügen der Kinder

gesammelt wird; allerlei Übernahmen und Neubildungen
durch Sonnwendfeiern bestimmter Gemeinschaften (Feuer-

sprünge, Volkstänze, Volkslieder). An Mariä Himmel-

fahrt (15. August) werden Heil- und Würzkräuter ge-

weiht (Kräuterbüschel in bestimmter Zusammenstellung
nach Art und Zahl). Es beginnt damit der „Frauen-

dreißiger" (bis Mariä Geburt - 8. September) als die

günstigste Zeit für das Sammeln solcher Kräuter. In den

Sommerkreis fällt auch die Ernte, die als Heuernte be-

reits manchen Brauch bringt („Heukatz" als Abschluß

des „Heuet" mit Tanz und besonderen Speisen). Bei der

Getreideernte sind Beginn (Erntebetstunde, erster Schnitt,
erste Garbe, erster Wagen) und Schluß wichtig (letzter
Schnitt, letzte Garbe, letzter Erntewagen, Sichelhenke,
Abschnitt, Erntetanz, Erntekranz und -kröne, kirchliches

Erntedankfest). Das Erntefest gibt wieder Gelegenheit
zu größeren Feiern mit Tanz, Trachten, Ausstellung der

Erntefrüchte. Weinlese und Weinherbst, auch die Kar-

toffel- und Hackfruchternte und die Obsternte sind mit

vielen Bräuchen ausgeschmückt.
Den Herbstkreis kennzeichnen Kirchweih, Aller-

seelen und Totenfest. Die Kirchweihen, teils örtlich sich

vom späten Sommer bis in den November hinein ver-

teilend, sind zumeist aufgegangen in der bekannten

„Allerweltskirchweih" („Saukirbe") am 3. Sonntag im

Oktober (je nach Gegend und Herkommen mit ausgie-
bigen Backereien, mit Verwandtenbesuchen von Stadt zu

Land, aber auch mit Kirchweihtanz, Preistänzen und

-kegeln und anderen volkstümlichen Spielen). In manchen



138

Gebieten erscheint die Kirchweih als das eigentliche Ernte-

fest; nicht selten aber überflügelt heute, was das äußere

Bild betrifft, das Erntefest, zumeist am ersten Sonntag im

Oktober, die Kirchweih. Von Mitte Oktober an (Gailus-
tag - 16. Oktober) ist nach altem Brauch das auf den

Bäumen verbliebene Obst frei für jedermann (Benennung
des Einheimsens?).

Sinnentsprechend fällt in den Ausgang des Herbstkreises

das Gedenken an die Verstorbenen. Allerseelen bzw.

Allerheiligen bei den Katholiken, aber nicht mehr nur

bei ihnen, Totenfest oder Totensonntag bei den Prote-

stanten sind die Gedenktage (Kirchen- und Friedhofs-

besuch, Schmücken der Gräber).
Zeitlich oft noch in das Ende des Sommerkreises fallend,
sich aber weit in den Herbstkreis hinein erstreckend, sind

die wohl aus alten Fackelläufen entstandenen Laternen-

umzüge der Kinder mit Lampions oder ausgehöhlten
Rüben, jahreszeitlich bedingt, die, teils neu aufgenommen,
teils an alte Überlieferungen anknüpfend, sich zunehmend

von der Stadt aufs Land verbreiten. Auch hier klingen
neben alten Laternenliedchen neue auf.

Durch den ganzen Jahreslauf hindurch zieht

sich eine Kette von bestimmten Kalendertagen, die als

Heiligentage (wenn heute auch ohne volle kirchliche Be-

achtung) in der Überlieferung verankert sind: Merktage
für Wetterregeln, für Beginn und Abschluß bestimmter

Verrichtungen daheim und draußen, nicht nur bei der

bäuerlichen Arbeit, sondern auch in mancher Hinsicht bei

handwerklichen und sonstigen Berufen. Auch hierbei soll-

ten Überlieferungen von alten auf neue Berufe, Erfah-

rungsaustausch zwischen Einheimischen und Neubürgern,
die Wertschätzung solcher überlieferten Vorstellungen
in der Gegenwart beachtet und festgestellt werden. Viel-

fach haben die Kalenderheiligen volkläufige Benennung
(„Eisheilige", „Eismänner", „kalte Sophie").
Eine jahreszeitlich sich in den nun wieder anschließenden

Winterkreis einordnende, in ihren Ausprägungen aber für

sich stehende Sitte ist die in Stadt und Land in mannig-
fachen Formen geübte winterliche Gesellig-
keit. Auf dem Dorf früher in den „Spinnstuben" leben-

dig, findet sie heute unter Beibehaltung überlieferter Be-

zeichnungen (Lichtgang, Stubengang, Lichtkarz, Auße-

lauf) in der Gestalt geselliger Zusammenkünfte in der

Familie oder in der Nachbarschaft ihre Fortsetzung. Sie

ragt damit in den folgenden Abschnitt über die Bräuche

im Ablauf des menschlichen Lebens ebenso hinein wie in

das Kapitel über Leben und Arbeit im Hause (V). Diese

Form der überlieferten Geselligkeit kann, wie ehedem die

Spinnstuben, erfüllt werden mit allerlei Bräuchen, mit

Volksliedern, Gesellschafts-, Geschicklichkeits- und

Scherzspielen, mit Musik (Hausmusik), mit alten Sagen,

Volkserzählungen und Schwänken, wobei der volkstüm-

liche Lese- und Bildungsstoff (Kalender, Mundartdich-

tung, Zeitschrift, Zeitung) mitwirkt.

Die Erläuterungen zu Kapitel XVIII werden in Nr. 4 fortgesetzt.

BUCHBESPRECHUNGEN

Zur Archäologie und Kunstgeschichte Schwabens

Im Verlag W. Kohlhammer ist zum 70. Geburtstag von

Julius Baum eine 246 Großoktav-Seiten dicke Festschrift
mit einem umfangreichen Bilderanhang erschienen, in der
Altmeister und jüngere Genossen auf dem Felde der Er-
forschung Schwabens zum Teil sehr gewichtige Beiträge
veröffentlicht haben. Die Leitung lag in den Händen von

Dr. W. Fleischhauer, dem berufenen Nachfolgers Baums
in der Direktion des württ. Schloßmuseums.
Ich möchte von den 30 hier gesammelten Aufsätzen, die
in chronologisch geordneten Fachgebieten dargeboten wer-

den, gerade diejenigen erwähnen, die mir persönlich als
die wertvollsten vorkommen. Dabei soll über den Wert
der verschwiegenen Arbeiten kein abfälliges Urteil ver-

mutet werden. Jeder Rezensent hat einen beschränkten
Interessenkreis, was leicht einzusehen ist.

Jm Fache der Vorgeschichte (Paret und Rieth liefern hier

Beiträge) hat mich der Aufsatz „Auf den Spuren alt-
keltischer Religionsübung in Süddeutschland" von Peter

Goessler am meisten gefesselt. Wie aufgeschlossen für

neue und fruchtbare Fragestellungen ist doch der Alt-

meister, so als ob er sich im besten Jünglingsalter befände.
Wenn er in den sogenannten Viereckschanzen, die zahl-
reich zwischen Schwarzwald bis Odenwald und Main bei
uns vorkommen, und die von der dem Positivismus ver-

fallenen Spatenforschung der letzten Dezennien als mili-

tärische Stützpunkte angesehen wurden, Spätformen einer

vergessenen „Templum-Urform" erblickt, so begründet
er diese zunächst als Konstruktion sich anhörende These

überraschend mit deren Lage bei den großen Totenhügeln
und Kultmalen, die die Kelten in unserem Gebiet zurück-

gelassen haben. Als ausgezeichneter Kenner der Druiden-
Literatur und neuester deutscher Überlegungen, versucht
Goessler vorsichtig tastend eine vor hundert Jahren im

Mittelpunkt stehende Frage nach dem Wesen und den

Heiligtümer der urkeltischen Religion wiederaufzugrei-
fen, in dem er das Hain-Heiligtum der Germanen in

Beziehung zum Druiden-Heiligtum bringt, ja noch mehr,
die stereotyp wiederkehrende Vierecksform der Schanzen,
die auch der gallo-römische Umgangstempel in der Spät-
zeit hat, als eine Entwicklungsform zu begreifen, die
zwischen einer unbekannten Ur-Form und den Umgangs-
tempeln liegt. Dabei sei es durchaus daß die

einstige religiöse Bedeutung der Vierecke im Laufe der
Jahrhunderte in eine politische Bedeutung übergegangen
sei. Jedenfalls könne man in ihnen „einen Gemeingutrest
der weit ins zweite Jahrtausend zurückgehenden italisch-
keltischen Gemeinschaft" sehen.
Aus der hochmittelalterlichen Kunstgeschichte seien die
Arbeiten von Hans Wentzel erwähnt, der den in Deutsch-
land vorherrschenden Dreinageltypus des leidenden und
sterbenden Erlösers auf die Kenntnis des Turiner Leichen-
tuches zurückführt, als einer Realie, die einen authenti-
schen Tatbestand wiedergibt, von Hans Koepf, der die

Stuttgarter Parlerpläne neu datiert und untersucht, und

vor allem von Adolf Schahl, der gewichtige, aber auch
von einer fixen Theorie geführte Ausführungen über die

Entwicklung der schwäbischen spätgotischen Staffelhalle
bis zu den Jörgen und den rheinpfälzischen Meistern

macht. Die Ausdeutungen der Kirchen in Owen und
Neuffen scheinen mir nicht stichhaltig zu sein. Ein sehr
feiner, geistesgeschichtlich glänzend fundierter Beitrag
von Altmeister Dagobert Frey erhellt die Ikonographie
der Passionsmystik des Spätmittelalters. Es handelt sich
hier um die Einführung Gottvaters an Stelle von Johannes


