
183

gelegt; nach einer Zerstörungszeit von fast drei Jahr-
hunderten war die Kirche der Schwaben zu Tevel (1715)

der erste Erfolg einer neuen Periode des Aufbaus. Auch

in der Batschka haben die Schwaben das erste deutsche

Dorf (Neudörfel-Novoselo) gegründet. Selbst die Deut-

schen der Budapester Umgegend, die doch eine bairische

Mundart sprechen, wissen noch, daß die ersten Ansiedler

ihrer Dörfer aus Südwestdeutschland stammten, nur daß

etwa um die Mitte des 18. Jahrhunderts zu dem Rest

der schwäbischen Kolonisten, den die furchtbare Pest von

1739 nicht dahingerafft hatte, Nachzügler aus Bayern
und Österreich hinzukamen, deren Sprache den schwä-

bischen Dialekt der ersten Ansiedler allmählich über-

deckte. Nur im östlichen Randgebiet, südlich von Pest,
konnten wir noch deutliche Spuren eines schwäbischen

Dialekts finden.

Echte Schwabendörfer, die bis zuletzt einen schwäbischen

Dialekt gesprochen haben, hat es im Südosten eigentlich
nur wenige gegeben. Außerhalb des Sathmargebietes leb-

ten Schwaben in Hajos (Komitat Pest), in der Umgebung
von Särospatak, in dem bereits erwähnten Neudörfel in

der Batschka, in einigen Ortschaften der Schwäbischen

Türkei und in Saderlach bei Arad. In Saderlach wurde

eigentlich ein echter alemannischer Dialekt gesprochen,
und auch der von Großarpad bei Fünfkirchen wies schon

deutliche alemannische Spuren auf. Mit Bohnenberger
nannten wir ihn voralemannisch. In etlichen Dörfern fan-

den wir das Schwäbische bereits mit fränkischen Elemen-

ten vermischt sowohl in der Schwäbischen Türkei, das

heißt imFünfkirchner Hügelland, als auch in der Batschka.

Es ist leider eine Tatsache, daß sich das Schwäbische mit

seinen oft auffallenden, sogenannten primären Laut- und

Formenerscheinungen im Kampfe mit anderen Mund-
arten nur selten behaupten konnte: das Bairische und das

Rheinfränkische hat sich fast immer als stärker erwiesen.

Man muß schon froh sein, wenn man als letzte Spuren
einer schwäbischen Kolonistengruppe in der heutigen
Mundart einige Ausdrücke findet, die man als echt schwä-

bisch ansprechen kann. Wo gehsdht na? hörte man in den

Batschkaer Dörfern Waschkut, Nadwar, Kunbaja, Tschat-

alja, Stanischitz, und dieses na ist als schwäbisches Relikt

anzusehen, denn es heißt doch in allen übrigen Dörfern

hin. über das pfälzische Sekitsch in der Batschka hat die

Herkunftsforschung nachgewiesen, daß ein Drittel seiner

Kolonisten aus der Ulmer Gegend stammte. In der Mund-

art deutete (1944) nur noch die schwäbische Verkleine-

rungssilbe und das ana für hin auf das einstige Vor-

handensein schwäbischer Kolonisten hin.

Es gibt aber auch eine andere Möglichkeit, schwäbische

Spuren im Südosten aufzudecken: die Gassen- und Flur-

namen, die oft vom Vorhandensein schwäbischer Gruppen
berichteten. Da gab es in Bataszek (Schwäbische Türkei)
eine Schwarzwäldergasse, bei den Hessen in Varsad

(ebda) eine Württembergergasse, in dem bereits völlig

madjarisierten Dorf Rakamaz an der Theiß einen Würt-

temberg (Wald), in manchen Dörfern der Schwäbischen

Türkei Schwabenfelder, Schwabenweingärten usw. Solche

Namen deuten freilich meistens nur so viel an, daß es in

diesen Ortschaften eine schwäbische Minderheit gegeben
hat, die von den anderen abgesondert wohnte, später an-

kam und deshalb ihre Felder abgesondert erhalten hatte,

zeugen aber immerhin von der einstigen Anwesenheit von

Schwaben, die wir mit anderen Hilfsmitteln, da genaue

Aufzeichnungen über die Herkunft der Kolonisten fehlen

und auch ihre Mundart verschwunden ist, niemals hätten

feststellen können.

Wir haben einleitend behauptet, die Donauschwaben

seien überwiegend Baiern, Franken, Hessen und Pfälzer,-
bei einer genaueren Untersuchung stellt es sich doch her-

aus, daß wir mit dieser Behauptung zu viel gesagt haben.

Man kann und darf nämlich nur so viel behaupten, was

man mit Bestimmtheit weiß: die Donauschwaben sprechen
hauptsächlich bairische, fränkische, hessische und pfäl-
zische Mundarten. Wieviel schwäbisches Blut in ihnen

fließt, kann man ohne genaue Daten nicht behaupten
wollen. Und mit der Bezeichnung Donauschwaben dürfte

es auch seine Richtigkeit haben, wie wir eben nachzu-

weisen versuchten. Jedenfalls liegt in diesem Namen ein

schönes Stück südwestdeutscher Geschichte, eine 250jä-
hrige Pionierarbeit für das Abendland, auf welche das

gesamte deutsche Volk für alle Zeiten stolz sein kann.

Der schwäbische Anteil an der

Erforschung Indiens

Von Wilfried Nölle

Der schwäbische Anteil an der Erforschung der materi-

ellen und geistigen Kultur Indiens ist beträchtlich. Wenn

man von dem nur wenige Wochen dauernden Aufenthalt

des nach 1616 in Tübingen verstorbenen Arztes und

Weltreisenden Andreas Josua Tlltzheimer in Goa und

Calicut an der Westküste Indiens im Jahre 1605 und der

auf Veranlassung des Grafen Eberhard im Barte erfolg-
ten Übersetzung der umfangreichen indischen Fabel-

sammlung „Pancatantra" (Die fünf Bücher) aus dem

Lateinischen ins Deutsche durch Anton v. Pforr (erstmals

gedruckt im Jahre 1483) absieht, dann kann man jene
geistig so quellende Zeit vor fast 120 Jahren, da in

Tübingen von Heinrich Ewald - einem der „Göttinger
Sieben" - Sanskrit, die heilige Sprache der Brahmanen

gelehrt wurde, als den eigentlichen Beginn der Tübinger
Indologenschule und der geistigen wie praktischen Be-

schäftigung mit einem Kulturkreis bezeichnen, den erst

die Brüder Schlegel zu Beginn des 19. Jahrhunderts dem

europäischen Bewußtsein erschlossen haben.

Ewalds Schüler war Rudolf v. Roth, in Stuttgart im Jahre
1821 geboren und 1895 in Tübingen gestorben. Roth

hatte sich neben den obligatorischen theologischen Vor-

lesungen, die er als Stiftler zu besuchen hatte (vgl.
E. Müller, Stiftsköpfe, Heilbronn 1938), schon früh mit

dem Sanskrit und dem Persischen befaßt. Als 25jähriger



184

veröffentlichte er seine damals epochemachende Schrift

„Zur Literatur und Geschichte des Veda" (Stuttgart
1846) und unternahm damit den ersten Versuch, das

geschichtliche Problem dieses ältesten Denkmals arisch-

indischer Sprache, Literatur und Religion mit den Mit-

teln der abendländischen kritischen Methode anzugreifen.
Was Roth, der 1848 Professor für Indologie und 1856

Direktor der Universitätsbibliothek in Tübingen wurde,
uns aus dem Veda mitteilt, sind nicht philosophische Ge-

danken, sondern die Spuren der unzähligen Kämpfe, die

im Fünfstromland von den einzelnen arischen Stämmen

geführt worden sind.

Der Veda bietet die Ausgangsstellung, von der aus das

indische Mittelalter, der Brahmanismus und Hinduismus

in vielen Einzelheiten verstanden werden kann. Roths

Arbeiten über dieses kostbare Glied der Kette, durch die

die nach Indien im zweiten vorchristlichen Jahrtausend

verschlagenen Indogermanen sich an Iranier und damit

an die Europäer anschließen, sowie seine Studien zum

Atharvaveda aus Kashmir - der wertvollsten indischen

Handschrift der Tübinger Bibliothek - und seine Mit-

arbeit an dem von O. v. Böthlingk herausgegebenen
Großen Petersburger Sanskrit-Wörterbuch wurden von

den Fachgenossen seiner Zeit sofort anerkannt. Es konnte

daher nicht ausbleiben, daß sich bald ein großer Schüler-

kreis um den Mann in Tübingen versammelte, der seine

Fürsorge für das spätere Gedeihen der schwäbischen

indologischen Studien in glänzender Weise durch seinen

letzten Willen bestätigte, demzufolge seine private, recht

umfängliche Handschriftensammlung in den Besitz der

Tübinger Bibliothek übergegangen ist.

Zu den berühmt gewordenen Schülern R. v. Roths gehören
der aus Ostdorf stammende Martin Haug, ferner Ernst

Jrumpp aus Ilsfeld, die beide später in München Profes-

suren bekleideten, Karl F. Qeldner, der hervorragende
Marburger Sanskritist und nicht zuletzt der Begründer
der amerikanischen Indologie William Dwight Whitney,
der bis zu seinem 1899 erfolgten Tode Professor am

Yale-College zu Newhaven, Connecticut, war und sich

ebenfalls als Vedist hervorgetan hat.

Martin Haug (1826-1876), gleicherweise als Sanskritist

und Iranist bekannt geworden, arbeitete lange Jahre in

Poona, dem Hauptsitz der Sankritgelehrsamkeit im west-

lichen Indien und veröffentlichte - bedingt durch die enge

Zusammenarbeit mit den Parsen, den Nachkommen der

im achten nachchristlichen Jahrhundert nach dem Zusam-

menbruch des Sassaniden-Reiches aus Persien nach

Indien eingewanderten Zarathustriern - seine „Essays on

the Sacred Language, Writings and Religion of the

Parsees" (Bombay 1862), die nicht nur in Deutschland

größten Widerhall fanden. Zu seinen Schülern in Mün-

chen gehörten unter anderem auch die Indologen Julius

Jolly (1849-1932, Professor in Würzburg) und Alfred

Hillebrandt (1853-1927, Professor in Breslau).
Karl F. Geldner (1852-1929) ging von Tübingen nach

Berlin und von dort nach Marburg und hinterließ eine

vollständige Übersetzung des Rig-Veda, des ältesten

Teiles der vedischen Sammlungen, die vor kurzem end-

lich erschienen ist. Neben dieser Krönupg seines Lebens-

werkes gab K. F. Geldner im Kohlhammer-Verlag (Stutt-
gart) 1885 das „Avesta", die Sammlung der Lehren und

Vorschriften der zoroastrischen Religion aus dem sechsten

oder fünften vorchristlichen Jahrhundert heraus.

Roths Nachfolger auf dem Tübinger Lehrstuhl für Indo-

logie, der seit seiner Errichtung mit dem der Verglei-
chenden Religionswissenschaft verbunden ist, war Richard

v. Qarbe (1857-1927). Garbe, seit 1894 Ordinarius in

Tübingen, bereiste in den Jahren 1885 bis 1887 Indien

und gab neben einer Reihe von Übersetzungen, von

denen die der „Bhagavadgita" hervorzuheben ist, die

große Faksimileausgabe des „Kashmirian Atharvaveda"

(3 Bde., 1901) heraus. In allen Einzelheiten machte er

die Samkhya-Philosophie, jenes indische philosophische
System einer dualistischen Weltanschauung, das vermut-

lich auch den Buddhismus beeinflußt hat, bei uns durch

seine Bücher „Die Samkhya-Philosophie" (1894) und

„Samkhya und Yoga" (1896) bekannt.

Schüler von Garbe sind Albert Bürk, Hermann Weller

und J. W. Timer, der sein Nachfolger wurde und bis

zum Jahre 1945 Ordinarius war. A. Bürk machte sich

einen Namen durch die Herausgabe der „Schnurregeln"
(Shulvasutra) und den Nachweis, daß der pythagoräische
Lehrsatz den Indem ebenfalls bekannt war. Zu den Haupt-
arbeitsgebieten des heute 75jährigen Honorarprofessors
für Indologie an der Universität Tübingen, Hermann

Weller, gehören der Veda und die indische Kunst-

poesie, deren Hauptvertreter Kalidasa ist. Eine feinsin-

nige Anthologie indischer Lebensweisheit (Stuttgart 1951),
Übersetzungen von Dramen des Bhasa, der im fünften

oder sechsten nachchristlichen Jahrhundert lebte, sowie

zahlreiche Arbeiten zur indischen und iranischen Metrik

zeugen von H. Wellers profundem Wissen und exakter

philologischer Arbeit.

J. W. Hauer, in Indien als Missionar und Lehrer tätig

gewesen, beschäftigte sich ebenfalls mit dem Veda, aber

auch mit den Upanishaden, der dem Veda angeschlos-
senen religiös-philosophischen Schriften, die zu den an-

gesehensten Teilen der gesamten indischen Literatur

gehören. Manche Rätsel, welche die indische Welt dem

abendländischen Betrachter bieten, hat Hauer gelöst.
Seit 1946 vertritt Helmuth v. Qlasenapp, einer der viel-

seitigsten und literarisch produktivsten deutschen Indo-

logen, das Fach in Tübingen. Auch Professor v. Glasenapp
kennt Indien aus eigener Anschauung. Verschiedene

Reisen führten ihn überall dorthin, wo heute noch Inder

sich als Träger einer hohen Kultur bewußt sind. Seine

Schüler gelangen durch sein Werk und seine Vorlesungen
in ein inneres Verhältnis zum indischen Leben und seinen

mannigfachen Äußerungen.

Bei aller Bedeutung, welche die Landesuniversität für die

Erschließung des indischen Lebens seit der Begründung
der Indologie als selbständiger Wissensdisziplin hat, dür-

fen die schwäbischen Missionare, die im Dienst einer der

zahlreichen Missionsgesellschaften nach Indien kamen



185

und jahrelang dort wirkten, nicht vergessen werden. Sie

bemühten sich oftmals um das Verständnis der nachklas-

sischen Periode des Brahmanismus, die gemeinhin als die

Zeit des Hinduismus bezeichnet wird. Ihr Wirken ver-

dient, einmal gesondert dargestellt zu werden, beleuchte-

ten sie doch viele Probleme des Hinduismus und selbst

den Buddhismus neu, ganz abgesehen von den vereinzel-

ten Versuchen, abendländisches und indisches Philoso-

phieren einander nahezubringen.
Zu den frühesten schwäbischen Missionaren, die in Indien

ein reiches Betätigungsfeld fanden, gehört der aus Tutt-

lingen stammende Johann Tläberlm, der auf den Mis-

sionsanstalten in Basel und Islington ausgebildet, im

Auftrage der englischen Church Missionary Society in

Kalkutta und im Gebiet um Krishnapur zwölf Jahre ge-

wirkt hat und 1849 in Karisal (Bengalen) gestorben ist.

Häberlin war für die British and foreign Bible Society
in Indien tätig und arbeitete an einer Bibelübersetzung in

das Bengalische und das Hindustani. Während seines

langjährigen Aufenthaltes in Bengalen sammelte Häberlin

zahlreiche Handschriften, unter anderem Tibetanische

Drucke, die später von der Tübinger Bibliothek aufgekauft
wurden, zum Teil aber auch nach Leningrad (Petersburg)

gelangten. Auch der schon genannte Ernst Trumpp weilte

1853 im Auftrage einer englischen Missionsgesellschaft
in Indien, um dort die neuindischen Sprachen für seiner-

zeit vorgesehene Bibelübersetzungen zu studieren.

Zu den hervorragendsten schwäbischen Missionaren ge-

hört zweifellos A. Qundert (1814-1893), der sich mit dem

Malayalam, der Sprache von Malaya, beschäftigt hatte

und zahlreiche Malayalam-Gedichte herausgab und über-

setzte. Gunderts wissenschaftliches Wirken ist durch die

von ihm besorgte Malayalam-Grammatik und sein Ma-

layalam-Lexikon auch heute noch bei den Indologen
unvergessen (Hinweis von Prof. H. Weller). .

Ein letzter aus der großen Reihe der schwäbischen Mis-

sionare in Indien muß noch genannt werden: AugustWil-

helm Hoernle (1841-1918), der mit der Landesuniversität

und besonders mit der Tübinger Bibliothek in Verbindung
stand und sich um die Erforschung der indischen Medi-

zin, Paläographie, Numismatik und Epigraphik verdient

gemacht hat. In Indien als Sohn eines württembergischen
Missionars geboren, wurde A. W. Hoernle nach Studien

in Tübingen, Basel und London in Benares Professor am

Jay Narayan’s College, später Rektor des Cathedral Mis-

sion College und schließlich Prinzipal der Kultusverwal-

tung in Kalkutta. Zeit seines Lebens hat Hoernle, der

stets seinem Namen das „PH. D.Tübingen" hinzufügte,

indische Handschriften gesammelt. Achtzig von ihnen

konnte im Jahre 1905 die Universitätsbibliothek Tübin-

gen erwerben.

Es würde sich lohnen, in Auswertung aller Quellen, über

diese unvollständige Skizze hinaus ein umfassenderes

Bild der Beziehungen zwischen Schwaben und Indien zu

zeichnen - seit den Tagen Eberhards im Barte und be-

sonders in den letzten 150 Jahren, die seit der Begrün-

dung der europäischen Indologie verflossen sind.

Der Schwarzwald als Erholungsgebiet

Der Schwarzwaldverein hat bei seiner letzten Haupt-

versammlung die Frage angeschnitten, was zum Schutze

des Schwarzwaldes geschehen könnte, um ihn auch für

den Wanderer als Erholungsgebiet zu erhalten. Dazu

gehören nach seiner Ansicht auch Reste urwüchsiger
Wälder, die man auch schon Urwaldzellen genannt hat.

Gewiß ist es für jeden Besucher des Schwarzwaldes von

größter Bedeutung, daß wesentliche Züge dieser herr-

lichen Landschaft auch für die Zukunft erhalten blei-

ben. Dazu gehören vor allem bodenständige Weiß-

tannenwälder, die Kare und Karseen, darunter die be-

kanntesten: Feldsee und Wildsee bei der Hornisgrinde,
Hochmoore und Hochflächen-Seen wie z. B. Hohloh und

Wilder Hornsee bei Wildbad oder das Notschrei-Moor

im südlichen Schwarzwald, aber auch gewisse ur-

tümliche Kulturlandschaften wie die Streuwiesen, auch

Missen und Grinden genannt, oder die Bergweiden
des südlichen Schwarzwaldes. Die Naturschutzbehörden

von Württemberg und Baden haben bereits wichtige
Gebiete der genannten Arten unter Naturschutz oder

Landschaftsschutz gestellt, so daß dem Wunsche des

Schwarzwaldvereins schon weitgehend Rechnung ge-

tragen ist. Es wäre gewiß für die Wanderer von Wert,
hierüber genauere Aufklärung zu erhalten, was etwa in

einer Reihe von Aufsätzen in den Blättern des Schwarz-

waldvereins geschehen könnte. An der württembergisch-
badischen Grenze ist z. B. der Wilde Hornsee bei Wild-

bad geschützt, desgleichen der Schliffkopf, der Wildsee

bei der Hornisgrinde und seine weitere Umgebung, ein

Moor bei Calw, ein Buchen-Weißtannen-Wald „Große
Tannen" bei Kälberbronn, der wohl am meisten dem

entspricht, was der Schwarzwaldverein im Auge hat,
und das Schwenninger Moos. In Baden stehen Feldberg
und Belchen, das Wutachgebiet u. a. bereits unter Natur-

schutz. Ob noch weitere Gebiete den Charakter von

Naturschutzgebieten haben, muß noch geprüft werden.

Vielleicht könnte der Schwarzwaldverein selbst noch

Vorschläge machen.

Für den Erholung suchenden Wanderer ist aber ein

weiterer Gesichtspunkt von mindestens ebenso großer
Bedeutung. Wir sind heute doch bereits so weit, daß

die Mehrzahl unserer Menschen ihre Erholung darin

sehen, daß sie mit Motorrad, im eigenen Kraftwagen
oder imAutobus durch den Schwarzwald fahren und nur

an einzelnen Punkten aussteigen, um sich die Aussicht

zu beschauen oder einzukehren. Selbst die Verbindung
von Autofahrt und Fußwanderung scheidet für viele

bereits aus. Nun kann man gewiß nicht in Abrede stel-

len, daß derartige Fahrten auch erholsam sind und zur

Entspannung und Freude an der Landschaft beitragen.
Aber das besinnliche Wandern zu Fuß bringt den Men-

schen der Natur doch wesentlich näher. Es ist aber

keine Frage, daß das Kraftfahrzeug, das nachgerade
beansprucht, auf jeden Gipfel hinauffahren zu können,
dem Erholung suchenden Wanderer und Kurgast Ab-


