
187

Wegweiser für die heimatliche Volkskunde

Zusammengestellt von der Arbeitsgruppe fürVolkskunde

im Sdnväb. Vleimatbund

XVIII. Sitte und Brauch im Alltag
und am Feiertag

(Fortsetzung)

Zahlreiche Sitten und Bräuche begleiten auch das

menschliche Leben. Geburt, Hochzeit und Tod

bezeichnen die wesentlichen Punkte seines Ablaufs.

Die werdende Mutter trägt nach der im Volks-

brauch ausgesprochenen Auffassung eine hohe Verant-

wortung. Von ihrem Verhalten während der Schwanger-
schaft ist das Glück und das Gedeihen des Kindes

abhängig. Durch allerlei Handlungen kann es im leib-

lichen und seelischen Sinne beeinflußt werden. Das Volk

kennt daher viele Gebote und Verbote für die werdende

Mutter, die heute noch beobachtet werden. Welche lassen

sich feststellen (das „Versehen" und seine Folgen; be-

stimmtes Verhalten, Tun und Lassen zur Stärkung der

Fruchtbarkeit und zur Beeinflussung der körperlichen,
seelischen und geistigen Eigenschaften des Kindes)? Die

hoffende Frau genießt in Familie und Dorfgemeinschaft
mancherlei Vorrechte und ist mit besonderen Segenskräf-
ten ausgestattet (Übertragung der Fruchtbarkeit auf

Pflanzen und Tiere).
Zur Abtreibung der Leibesfrucht gibt es verschiedene

Hausmittel. Gewisse Anzeichen deuten auf eine leichte

oder schwere Geburt. Zur Erleichterung der Ent-

bindung sind bestimmte Maßnahmen und Mittel be-

kannt. In katholischen Gegenden werden besondere

Schutzheilige angerufen (Leonhard, Agatha, Anna, Eli-

sabeth). Findet die Entbindung in der Regel zu Hause

oder im Krankenhaus (Klinik) statt? Stellung der Heb-

amme (Benennung?) im Dorf beziehungsweise in der

Stadt. Wichtig ist es, zu beobachten, wie sich die Men-

schen in Stadt und Land zu den althergebrachten An-

schauungen verhalten, besonders auch im Hinblick auf

das sich allenthalben ausbreitende Wissen über die

moderne Geburtshygiene. Was beachtet man von dem

überlieferten Gut trotzdem noch als selbstverständlich?

Was belächelt man nach außen hin, ohne es innerlich im

Ernst ganz abzulehnen? Was ist völlig aufgegeben?
In nahem Zusammenhang mit der Geburt steht die Frage
nach der Herkunft der Kinder. Vielfach wer-

den bestimmte Örtlichkeiten als die Stellen ihres Auf-

enthalts vor ihrem Eintritt ins Leben benannt (vgl. Flur-

namen wie Kindlesbrunnen, Butzenbrunnen u. a.). Der

Volksglaube, örtlich verschieden, kennt auch zahlreiche

Kinderbringer (z. B. Vögel, Sagengestalten, Ni-

kolaus, Christkind, Osterhase). Wo holen sie die Kinder?

Gewisse äußere Merkmale am Körper des Neugebo-
renen gelten als günstige oder ungünstige Vorzeichen

für seine Zukunft. Es ist im übrigen nach hergebrachtem
Glauben allen möglichen Gefahren und den Einflüssen

böser Mächte ausgesetzt; durch Schutzmaßnahmen und

Zaubermittel können sie gebannt werden. Sie bedrohen

auch die Wöchnerin. Diese erfährt von Verwand-

ten und Bekannten besondere Aufmerksamkeit und Für-

sorge (kräftigende Speisen, Geschenke beim „Weisen";
der Kreis der Gebenden). In katholischen Gegenden gilt
die Wöchnerin als unrein, solange sie nicht zur Aus-

segnung in der Kirche gewesen ist. Besondere Glaubens-

vorstellungen sind mit dem Tod einer Wöchnerin oder

eine;s ungetauften Kindes Verbunden (Unschuldige Kinder-

Friedhöfe, Grabbeigaben, Sagen).
Die Taufe als Aufnahmeakt in die Gemeinschaft der

Christen nimmt im Volksbrauch eine wichtige Stellung
ein. Zu beachten sind Wahl, Zahl und Benennung der

Paten; ihre Pflichten und Rechte vor und bei der Taufe

und nachher (wie lange? gegenseitiges Beschenken). Oft

hält ein enges Verhältnis zwischen Paten und Patenkind

(Benennung?) das ganze Leben über an. Die kirchliche

Taufe und der sich anschließende Taufschmaus voll-

ziehen sich häufig noch in altüberlieferten Formen

(Schutzbräuche gegen den Einfluß böser Mächte auf dem

Weg zur Kirche, z. B. auch das Schießen; Teilnehmer-

kreis, Speisefolge beim Taufschmaus). Sind Brauchneu-

bildungen festzustellen (jünges Geschlecht, Heimatvertrie-

bene!)? Mit der Taufe ist die Namengebung verbunden.

Welche Gesichtspunkte sind in der Regel für die Namen-

wahl maßgebend (nach den Eltern, Großeltern, Paten,
dem Kalenderheiligen, dem Kirchenpatron; Einfluß der

Geschichte, Modenamen, Doppelnamen! typisch katho-

lische und evangelische Vornamen; Kirchenbücher geben
Einblick in die früheren Ordnungen der Namengebung).
Für das Kleinkind ist die Pflege während der
ersten Lebensjahre von großer Bedeutung. Beobachtet

man bestimmte Vorsichtsmaßregeln vor allem beim Stil-

len, beim Entwöhnen und beim ersten Zahnen zur Ab-

wehr schädlicher Einflüsse und Wirkungen? Vorzeichen

für das künftige Leben (schreiende Kinder, Blick in Spie-
gel und Bilder und andere). Mit lustigen Versehen

und Fingerspielen sucht die Mutter ihr Kind zu unter-

halten und zu erheitern; mit allerlei Besprechungen min-

dert sie seine Schmerzen, mit kindertümlichen Wiegen-
liedern singt sie es in Schlaf (genauer Wortlaut möglichst
mit der Weise und genaue Beschreibung der Spiele usw.

sehr erwünscht; neues Gut?).
Ein bedeutender Einschnitt im Leben des Kindes ist sein

Eintritt in die Schule (äußere Zeichen, Feier?), dem

nicht selten der Besuch des Kindergartens vorangeht.
Das Schulleben bringt neben geregelten Pflichten

neue Kameradschaften und weckt den Sinn für die Ge-

meinschaft und ihr Tun. Arbeit und Feier haben auch in

der Schule feste Formen; manches bildet sich völlig neu

(zum Teil unter Einfluß der Kirchen; Entlaßfeiern).

Wichtig ist die Frage nach der Stellung der Schule im

Gemeinschaftsleben und nach dem wechselseitigen Ver-

hältnis von Lehrern, Schülern und Eltern (vgl. XV).
In den neuen Kameradschaften und Spielgemeinschaften
werden Kinderlied und Kinderspiel gepflegt. Schulkinder



188

sind zumeist Träger vieler jahreszeitlichen Bräuche.

Höhepunkte bilden die Kinderfeste (stellenweise
mit traditionellen Umzügen und Schaustellungen; Ruten-

fest in Ravensburg, Schützenfest in Biberach usw.) Hier

zeigen sich viele Ansätze zu Neubildungen (Einzelheiten
aus Geschichte und Gegenwart auf Grund historischer

Studien und genauer Beobachtung!).
In die Schulzeit fallen bei katholischen Kindern das Fest

der Erstkommunion am Weißen Sonntag und

das Fest der Firmung. Die evangelischen Kinder

treten mit der Konfirmation aus dem Stand der

Kindheit in den der Jugendlichen über. Bei den Festen

handelt es sich vorwiegend um solche innerhalb der

Familie unter Beobachtung fester, auch in der Öffent-

lichkeit deutlich faßbarer Bräuche (Kleidung, Schmuck,
Geschenke).

Mit der Berufsausbildung nimmt ein neuer

Pflichtenkreis die Jugendlichen in Anspruch. Wie verhält

man sich zu denen, die über das Alter der Schulpflicht
hinaus weiterführende Schulen besuchen? Wie nennt

man sie und ihr Tun („Studenten")? Zahlreiche Jugend-
organisationen und Vereinigungen geben heute Gelegen-
heit zum Zusammenschluß in Jahrgängen,
Kameradschaften,Tanzkränzchen,Interessengemeinschaf-
ten wie Musik- und Sportvereinen, Laienspielgruppen,
Fasnachtsgesellschaften, Trachtenvereinen. Sind in Rech-

ten und Pflichten Einschnitte zwischen bestimmten

Altersgruppen erkennbar? Wie verhält sich die Jugend
zur Frage der Vereinigung überhaupt (organisiert oder

nichtorganisiert)? Besteht ein Bedürfnis nach Zusammen-

schluß oder wird er abgelehnt? Wie verbringen die

Jugendlichen ihre Freizeit? Wo sind sie nach Feierabend,
wo am Sonntag anzutreffen? Welchen Einfluß üben die

Jugendbünde auf sie aus? Kennzeichnen sich einzelne

Organisationen oder Bünde durch besondere Bräuche, die

nur ihnen eigen sind (auch geheime!)?
Eine fast unübersehbare Fülle verschiedenartiger Bräuche

sind mit der Hochzeit verbunden. Die Braut-

leute trennen sich von ihren bisherigen Lebensgemein-
schaften und treten in neue über. Es werden also ver-

schiedene Menschengruppen von dem Ereignis betroffen

und nehmen daran Anteil: die beiden Familien, die beider-

seitigen Geschlechtsgemeinschaften, die Alters-, Glaubens-
und Berufsgenossen, örtliche Gemeinschaften und die

Stände der Verheirateten und der Ledigen. Sehr mannig-
faltig sind die Sitten und Bräuche, in denen sich Wer-

bung, Brautschau, Verlobung, Vorbereitung und Ablauf

der Hochzeitsfestlichkeiten, Ausscheiden aus den alten

Gemeinschaftsbindungen und Eintreten in die neuen ab-

spielen. Ausgestorbene, aber in der Erinnerung noch fort-

lebende Bräuche wollen ebenso mitbeachtet werden wie

Neuerungen: Wahl der Trauzeugen, Einladung der

Gäste, Hochzeitlader, Zeitungsanzeige, Ausstattung der

Braut, Festkleidung, Kirchgang und kirchliche Feier,
weltliche Feier mit Hochzeitsmahl, Ehrentänzen und

Musik, Anteilnahme der Dorfgemeinschaft, Nachbar-

schaftshilfe, Geschenke: Ausklang des Festes und Einzug

ins neue Heim; kirchliche Segnungen. Wichtig für den

Volkskundler ist auch die Frage nach dem Verhältnis

der Geschlechter untereinander, nach der Einschätzung
der Jungfrau, der ledigen Mutter, der unverheirateten

Frau und des unverheirateten Mannes, der „alten Jung-
fer" und des „Junggesellen". Einfluß der Eltern und

Verwandten auf die Gattenwahl; Heiraten innerhalb des

Dorfes oder nach auswärts; Verwandtenehen, Inzucht.

Zwischen Hochzeit und Tod liegen die Jahre gemeinsa-
mer Arbeit von Mann und Frau. Der Alltag wird unter-

brochen von den Festen des Jahres und den persönlichen
Gedenktagen (Silberne und Goldene Hochzeit, Geburts-

und Namenstage, Arbeits- und Dienstjubiläen, Jahr-

gangsfeiern und anderen).
Der Volksglaube kennt viele Vorboten des Todes,
mahnende und drohende, solche, die sich von selbst ein-

stellen, und solche, die mit bestimmten Handlungen und

Mitteln gerufen werden können („Zweites Gesicht"; ge-

wisse Erscheinungen in der Tier- und Pflanzenwelt,
Totenanzeige: Kauz, Holzwurm, Spinne, Lebenskräuter).
Zahlreich sind die volkstümlichen Redensarten, die sich

aufs Sterben und auf den Tod beziehen, zum Teil sehr

derb, zum Teil scheu verhüllend (etwa die Alt-Stuttgarter
Redensart „der hat auch nicht mehr weit auf die Prag" -

„Prag", so heißt ein altes Gewand, auf dem im 19. Jahr-

hundert ein großer Friedhof angelegt wurde). Die Auf-

fassung vom Sterben als dem Übergang in eine andere

Welt kommt in zahlreichen Trennungs- und Aufnahme-

bräuchen zum Ausdruck, mit denen die Hinterbliebenen

dem Toten den Eintritt ins Jenseits erleichtern wollen.

Urtümliche Abwehrbräuche, die das Wirken böser

Mächte unschädlich und die unerwünschte Rückkehr der

Toten unmöglich machen sollten, haben sich, wenn auch

christlich umgedeutet und gemildert, da und dort bis

heute erhalten.

Unter diesen Gesichtspunkten läßt sich die Vielzahl der

Brauchhandlungen beim Sterben, bei der Totenansage,
bei der Herrichtung der Leiche und beim Begräbnis be-

obachten. Verhalten der Umwelt zum Tod, zum Toten

und zu den Hinterbliebenen; Zeichen der Trauer und

der Mittrauer. Besondere Ehren- und Totenwege zum

Friedhof (Benennung; Flurnamen sind oft Hinweis auf

alte Begräbnisstätten, Zeugnisse früherer kirchlicher Zu-

gehörigkeit einer Siedlung!).
Vom Leben nach dem Tod hat der Volksglaube
bestimmte Vorstellungen. Böse Menschen und solche, die

auf widernatürliche Weise ums Leben gekommen sind,
finden im Grab keine Ruhe,- sie müssen „umgehen" zur

eigenen Qual und zur Strafe für die Lebenden (örtliche

Sagen über Spukgeister, Irrlichter, Wiedergänger und

Nachzehrer).
In den Kreis der Beobachtungen sollte auch einbezogen
werden die Frage, ob, wie stark und auf welche Weise

das Gedächtnis der Toten wadigehalten wird.

Sie betrifft dasGebiet der Grabpflege, des Grabschmucks,
der Grabinschriften (gelegentlich Zeugnisse volkstüm-

licher Dichtkunst).


