
196

David Friedrich Strauß und Friedrich Theodor Vischer

Von Ernst Müller

Im 19. Jahrhundert ist das Land Württemberg von

Hoch und Nieder, die in ihm geboren und erzogen

wurden, noch als Vaterland angeredet und erlebt wor-

den. Von ihm geachtet oder verstoßen zu werden,
bedeutete entweder geborgen und angesehen oder ins

Elend geworfen zu sein. Der Briefwechsel zwischen

den zwei in der Geistesgeschichte der neueren Zeit

bedeutendsten Gestalten
~ wir meinen die beiden

Stiftler Strauß und Vischer ~ zeugt von der wunder-

samen Anziehungskraft des Vaterlandes, aber auch

von den Leiden und Kämpfen um Verständnis und

vom Fluch des Fortziehens, weil keine Lebensmög-
lichkeit geboten wurde und der freie Geist, die freie

Forschung sich noch kein Daseinsrecht hatte sichern

können in einem geistig zurückgebliebenen oder vor-

sichtig konservativ sich gebärdenden Lande, dessen

Behörden auf irgendeine Weise einer verknöcherten

Orthodoxie protestantischer Artung hörig waren. Der

briefliche Austausch zwischen den Kompromotionalen
aus Blaubeuren und dem evangelischen Stift, zwischen

den Kollegen im Amt des Repetenten, deren Wege
sich nach Abschluß der Studien zwangsweise getrennt
haben, beginnt im Jahre 1836 und schließt im Jahre
1872. Es sind etwa 500 Briefe, die größere Zahl da-

von schrieb Strauß, der bisher, besonders in der libe-

ralen Ära bis 1914 zwei Biographen und schwäbische

Gelehrte gefunden hatte, die auch den allergrößten
Teil seiner Briefe herausgaben (Eduard Zeller „Aus-
gewählte Briefe", 1896; Heinrich Maier „Briefe Strau-

ßens an L. Georgii", 1912). Überraschungen sind

deshalb von dieser Seite nicht mehr zu erwarten. Da-

gegen bieten Vischers Briefe den Reiz der Neuheit

und Unbekanntheit. Daß beider Briefe nun notwen-

dig zusammengehörig, da die meisten Fragen beant-

worten, die der eine Briefschreiber gestellt hatte, dar-

geboten werden, ist höchst verdienstvoll und gestattet

dem kennerischen Leser einen Einblick in württem-

bergische Verhältnisse und Denkweisen, in Familiäres,
Politisches, Theologisches, Literaturgeschichtliches, die

ohne diese Briefe niemals mehr hätten gewußtwerden

können. Sie sind, aufs Ganze gesehen, Dokumente

eines erregenden und einmaligen Vorgangs in der

Geistesgeschichte, der über Württemberg hinaus im

ganzen Deutschland des 19. Jahrhunderts die fort-

schrittliche aber auch hart umkämpfte Macht war.

Im Auftrag der Deutschen Schillergesellschaft hat

deren Vorstand Erwin Ackerknecht den Tübinger
Gelehrten und Vischerforscher Adolf Rapp mit der

Herausgabe und der Aufschlüsselung des Materials

betraut. Es wird zwar aus den Mitteilungen der Edi-

tionsgrundsätze durch Ackerknecht nicht ganz klar,
was nun der Herausgeber ausgelassen hat und wie-

viel, der Leser bemerkt lediglich an kritischen Stellen

Andeutungen, daß hier Teile oder Sätze fehlen - es

sind nicht viele Stellen - und es bleibt seiner Phan-

tasie überlassen anzunehmen, ob solche Textstellen

im Einvernehmen mit den Streichungen, die Vischers

Sohn Robert gemacht hat, schon von Vischers Sohn

Robert weggeschnitten oder bloß ausgestrichen wur-

den. Ferner bemerkt der Herausgeber, er habe auch

solche Stellen ausgelassen, die wegen ihrer Undurch-

sichtigkeit umständliche Erläuterungen verlangt hät-

ten. Viel und Wichtiges kann es nicht gewesen sein.

Die vielen Schwabismen sind im Original wieder-

gegeben, wenn auch in den Anmerkungen nicht immer

richtig erklärt, während sonst die Rechtschreibung und

die Satzzeichen „unserer Schreibgewohnheit vorsich-

tig angeglichen sind" (Seite 20).
Nicht nur dem Kenner, sondern vor allem auch dem

interessierten Leser dienen Adolf Rapps ausgezeich-
nete Zwischentexte in Kursivschrift und die Anmer-

kungen am Schluß der beiden Bände, zum Verständ-

nis der lebensgeschichtlichen oder schriftstellerischen
Situation. Treten in der Zeitfolge größere Lücken

auf, dann hat Adolf Rapp dies durch Mitteilungen
der Briefschreiber an andere ihnen eng befreundete

Personen, vor allem beider Lebenskamerad Ernst

Rapp, mit großer Kenntnis ausgefüllt, so daß sowohl

Vischers als auch Straußens Schicksale und Schrift-

stellertum in einem geschlossenen Kreise erscheinen,
wenn auch zu bedauern ist, daß nicht mindestens auch

Rapps Korrespondenz von ihm und an ihn (670 Briefe)
hat mit veröffentlicht werden können. Außerordent-

lich wertvoll ist neben dem Gesamtregister vor allem

die Bibliographie aller Veröffentlichungen Vischers

und Straußens in zeitlicher Folge am Ende des zweiten

Bandes und in einer Vollständigkeit, die bisher noch

von niemandem geleistet wurde. Angaben über Be-

sitzer der Handschriften zeigen zuletzt, mit welcher

wissenschaftlichen Strenge Rapp gearbeitet hat.



197

Strauß und der Pietismus

Wie in ihren Werken, so treten auch in ihren Brie-

fen Strauß und Vischer ihrer Aussage, ihrem Tempe-

rament, ihrer Gedanklichkeit, ihrer Art zu handeln

und nachzudenken als Gegensätze auf, wie sie bei

Hegelianern nicht schöner in dialektischem Spruch und

Widerspruch vorhanden sein können. Was sie einte,
der gleiche Geist der Besinnung über eine Art der

Forschung, die allein die Welt als Diesseits und im

Kampf gegen ein vermeintliches christlich-gläubiges
Jenseits verstehen und anerkennen wollte, hielt sie

auch in der Unterschiedlichkeit ihrer Persönlichkeiten

als gleichgestimmte und -gesinnte Freunde über alles

Trennende fast bis zum Schlüsse zusammen.

„Du bist unser Meister und Führer" schreibt Vischer

einmal an den Freund, und was an aufgeklärter Ge-

sinnung, an kritischem Denken, an Überwindung des

Alten, Hergebrachten, Mittelmäßigen im damaligen
Stiftlerischen Theologenbetrieb im Kreise der IA Re-

petenten laut und Formel wurde, das hat in Strauß

seinen Ursprung, das ist mit der ersten Auflage des

Lebens Jesu zum Programm geworden und das füllt

nun das Denken und das Kämpfen der Freunde, das

führt zum Bruch mit den theologisch unterwanderten

Behörden bei Strauß und hinaus in den freien Schrift-

stellerberuf ohne Amt, das läßt Vischer hinüberwech-

seln in das Fach Literatur-Ästhetik, das bringt den

im Amte befindlichen in nie überwundene Gewissens-

not mit dem Gemeindeglauben oder Aberglauben,
das schafft für die scheinbar Frommen und Heuchler,
und für die kritisch Gelehrten wie den verehrten

F. Ch. Baur Situationen, in denen Entscheidungen „Für

oder Wider" nötig werden, in denen widriger Mo-

ralismus getarnt mit ranziger Orthodoxie nicht müde

wird, Strauß und Vischer als im Bunde mit dem Satan

hinzustellen und zu verdächtigen. Und da ist es nun

Vischer, der aus dem Kirchenlager Ausgesprungene,
der schimpfen kann mit Fischartscher Grobheit und

Naivität, der den in Stuttgart die Bibliothek benüt-

zenden und seine Streitschriften planenden Strauß

auffordert, ja nicht nachzugeben, die Menzel und

Hengstenberg zusammenzuhauen, die Mystiker zu

entlarven. Getreulich berichtet er dem sich in die

Theologie der Vernunft verbeißenden „Alten", dem

unermüdlichen Schaffer humoristische Begegnungen
und Aussagen von Strauß-Feinden da und clort. In

8011, wo er zur Kur war, hört er einen im Neben-

zimmer sagen, dem Strauß sollte man die Augen aus-

stechen und Hände und Füße abhauen, oder er sieht

in Tübingen die Stiftspietisten auf dem Spaziergang:
„Mein Hund fuhr directe auf den Schweizer los, der

an der Seite ging, und biß ihn in den Waden. Proc-

(urator) Lang meinte, er hätte ihm auch den anderen

Waden hinstrecken sollen". Feinfühlig bemerkt er

die Verstimmung, fühlt er den „Zeltkameraden" lei-

den in seiner amtlosen Einsamkeit, in der Verkennung
des theologischen Novums, das mit den Fragestellun-
gen des Lebens Jesu geschaffen war, und er sucht ihn

zu trösten, indem er ihm größere Theologen, wie den

Berengar nennt, die nur darum bedeutend sind, weil

sie Ketzer waren. Er bittet ihn durchzuhalten, wenn

Strauß auch Augenblicke habe, wo es „schwer werde

wider den fressenden, mordenden Ketzerschauer" an-

zugehen. „Allein ich glaube nicht, daß Du der Grund-

idee, der mythischen Kritik, treulos wirst... denn Du

bist jetzt Repräsentant der geistigen Freiheit unseres

Jahrhunderts, wie sie endlich es gewagt hat, ihr Inner-

stes auszusprechen und an den Sitz aller Unfreiheit,
an die religiöse Furcht vor dem faktischen Scheine der

Idee, die Scheu vor dem Wunder, frischweg Hand zu

legen" (I, 40).
Strauß hinwiederum berichtet, wie brave biedere Pie-

tisten, zum Beispiel mal ein Schuster, in seine Woh-

nung gekommen seien, um ihn zu bekehren, wie aber

das offizielle Vaterland ihm keinen Raum zu forschen

und zu denken gewähren wolle, wie er erledigt sei

gerade für die Theologie, zu der er sich allein be-

rufen fühle. Verfolgung, Mißtrauen, Drohung all-

überall, wo er auftritt, und eine Geschichte aus dem

Jahre 1858, die er erzählt, beleuchtet deutlich, was

die Propaganda seiner Feinde erreicht hat. Er ist auf

Besuch bei Pfarrer Rapp in einem kleinen hohen-

lohischen Nest. Das wird dem zuständigen Dekan

Mehring gemeldet. Rapp bekommt einen Verweis,
seine Beförderung stehe in Frage, wenn er sich nicht

sofort von dem trenne, an dem die Gemeinde Anstoß

nehme, zumal von einem Bauern mitgeteilt worden

sei, Rapp und Strauß seien zusammen in die „Teufels-
klinge" gegangen (11, 151).
Stimmen Strauß die Angriffe nieder, so erheben sie

Vischer. Ach, meint der Ästhetiker einmal, ich lache,
wenn mich die Kirchenblätter auf die Schandbühne

stellen, „nach mir werfen sie faule Eier, während nach

Dir die Steine fliegen" (I, 63). Der Augenmensch,
der Entdecker des Komischen meldet sich immer wie-

der in seinen Schreiben. Da bekommen dann ehr-

würdige Orthodoxe tolle Namen, und ein widerlicher

Halber, wie Rümelin, wird eine „klebrige Backstein-

käs-Seele" genannt, ein anderer als „Eichhörnles-
Hirn" karikiert.

.Ästhetik gegen Jheotogie

Nicht daß Vischer kein Interesse für genuin theo-



198

logische Fragen mehr gehabt hätte, die den Freund

mindestens bis 1841 aufs äußerste bewegten, also

bis zu der Zeit, da er in seinem gelehrtesten Werk,
der christlichen Glaubenslehre, den ganzen Kreis des

Dogmas in pure Vernunft und Philosophie aufgelöst
hatte und einen extremen Immanenz- und religions-
philosophischen Standpunkt entwickelt hatte, aber in

allem bemüht er sich doch in jenen kritischen Jahren
Strauß für die Literaturgeschichte zu gewinnen, für

die Welt des Schönen, der Künste, der verdiesseitigten
Humanität und für Reisen in den Süden. Bezeichnend,
daß er dem Müden und nun fast menschenhassenden

und Erfolge verachtenden Schriftsteller immer wieder

das Thema einer modernen Ethik zuruft, die positiv
sagen solle, wie der Mensch zu leben habe, wenn er

seinen kirchlichen Glauben verloren habe.

Aber hier zeigt sich der Gegensatz. Strauß kann nicht

über seinen Schatten springen, er deutet nicht wie

Vischer durch das Auge, er wird hochmütig, ab-

weisend, launisch, er vergrübelt sich, läßt angeknüpfte
literarische Verbindungen wieder fallen, fühlt sich

von dem nach ihm kommenden liberalen Geschlecht

der Zeller und Schwegler nicht verstanden, und ge-

steht, es nicht fertig zu bringen „sich aus den Falten

des schwarzen Rockes herauszuwickeln". (I, 128).

Vischer, der immer direkte, der warme Anreder er-

schrickt über den kalten Egoismus des Mitstreiters.

Es liegt klar, daß er nicht versteht, was Straußens tief-

stes Anliegen ist, nämlich als Theologe ernst genom-

men zu werden. Die Tragödie bleibt zwischen den

Zeilen in den Briefen erschütternd. Dagegen geht der

tief Getroffene etwas schulmeisterlich auf die sprudeln-
den Pläne Vischers ein, dem es immer pressiert, der

aphoristisch skizziert, polternd droht, immer den

neuesten Einfall und Lesestoff leidenschaftlich oder

leicht verzerrend erzählt und den Freund um Rat

fragt in verlegerischen und anderen Dingen.
Da erfährt Strauß etwa im Telegrammstil Vischers

berühmte Antrittsvorlesung von 1844 mit Subjektivis-
men vermengt wie z. B. „Neulich sagte mir jemand,
Mörike —— lasse sich magnetisieren (von Blum-

hardt). Das wäre der erklärte tiefe Fall in die Höhle,
wo Lavater, Gaßner, Eschenmeyer, Jesuiten und

Cagliostro hausen, der ausgesprochene Bankerott und

letztes Stadium der Existenz?" Oder: „Auch eine

Formel für Religion: die Religion ist das Wetter. Mit

dem Wetter hat sie angefangen (da man das Wetter

für Götter hielt, überhaupt alle Religion allein durch

die Erscheinungen des Äthers den Anstoß findet, die

geistigen Mächte zu projizieren), und mit dem Wetter

(seitdem man nämlich die Dummheit desselben ein-

gesehen) hat sie aufgehört." (I, 144). Wer hört hier

nicht den feinsinnlichen Pantheismus, wer auch nicht

schon die Zufalls- und Katarrhlehre, die Tücke des

Objektes, die Poetisierung der Welt, die Lieblings-
ideen des späten Vischer? Sympathisch ist diesem

jungen Vischer nicht viel, er schwärmt für das Alt-

deutsche, das Kräftige, Gesunde, Poetische. Aber er

denkt nicht daran, eine atheistische Sprache für sein

Leid, die Tücken des Alltags, die Unzufriedenheiten

zu finden, und wenns ihm paßt, kann er dem Freund

auch mitteilen: „Bet’ nun für mich, daß es leidlich

bleibt; ich will’s für Dich auch tun. Der Gott, zu dem

wir beten, wird es uns, so Gott will, nicht nachtragen,
daß wir bewiesen haben, daß er nicht existiert."

(11, 110).

Das Poetische und das IPeibliche

Nicht daß Strauß kein Organ für Musisches, Dicht-

kunst, Theater und Bildende Kunst gehabt hätte, in

Stuttgart in seiner unfreiwilligen Verbannung ist er

ein häufiger Gast desköniglichen Hoftheaters, aber er

löst sich nur sehr schwer von der Theologie. Die

Gründe, warum er doch als Dreißigjähriger in einen

Zustand der völligen Leere und des Überdrusses an

der kritischen Theologie kam, sind nicht in der Sache

zu suchen, sondern bei Begegnungen mit dem weib-

lichen Geschlecht. Da erfahren wir zunächst etwas von

einer schönen Unbekannten, die eines Tags bei Strauß

erschien, ein Bouquet Blumen auf den Tisch stellte

und im Gespräche äußerte, sie gehöre nicht zu denen,
die den Verfasser so gescheiter Bücher ärgern wolle,
wie die übrige Welt. Strauß hat brieflich nie das Ge-

heimnis gelüftet. Im Theater faßt er eine schwärme-

rische Neigung zu der schönen Sängerin Agnese
Schebest, die 1836 und 1837 in den Spielzeiten als

Gast verpflichtet worden war und unter anderem mit

ihrer Norma von Bellini oder ihrer Medea von Cheru-

bini das Publikum begeisterte. Strauß schrieb, viel-

leicht mit Hilfe seines musikalischen Ludwigsburger
Freundes Emil Kauffmann, im „Deutschen Courier",
dem damaligen Stuttgarter Tagblatt, Berichte über die

Sängerin, die sogar gelegentlich in Distichen über-

gingen oder mit Schellingischer Philosophie auf dem

Kothurn stelzten. Die Künstlerin erfuhr den Namen

ihres Lobredners und lud ihn in ihr Hotelzimmer ein,
wobei Strauß gleich die Kompositionen von Freund

Kauffmann mitbrachte, er durfte ihr die Hand küssen

und sich geistreich über Kunst unterhalten. Die Sche-

best ist fünf Jahre später dann mehr durch Zufall,

jedenfalls ohne sein Zutun, seine Frau geworden. In-

zwischen spielte eine andere Geschichte mit einer

Wirtstochter, dem Minele S. aus Tübingen, deren

Vater der Besitzer der Neckartyrannei in der Neckar-



199

gasse war. Im Briefwechsel erscheint sie als „roman-

tische Geschichte". Sie wird in die Belichtung einer

ernsthaften Werbung und tieferen Leidenschaft ge-
stellt, aber zugleich auch konstatiert, daß sie sofort

geheiratet werden könnte, wenn sie nur etwas geist-
reicher wäre. Bei einem Zusammentreffen zu zweit in

Waldenbuch - sie kam von Tübingen, er von Stuttgart
mit dem Schlitten - gibt er ihr einen Ring. Dann

tauscht er gezeichnete Porträts mit ihr und schickt ihr

verliebte Sonette. „Kindischer Humor beiderseits beim

Mittagessen. Ich wünsche ihr gesegnete Mahlzeit, sie

fragt, ob man nicht auch zu Tisch beten solle. Ich er-

zähle ihr die Geschichte von der Unbekannten und

sage ihr, daß sie im Küssen noch weit hinter derselben

zurück sei. Sie will sich bemühen, weiterzukommen,
wünscht aber, daß ich die verfeinerte verführerische

Kost nicht mehr versuchen solle." Es gibt einen Klatsch

in Tübingen. Freund Mährlen, der Mörikefreund, will
vermitteln und fragt in Tübingen an, wie eine Wer-

bung des Strauß aufgenommen werde. Die Kavaliers-

tat findet der Betroffene in Ordnung, kann sich aber

jetzt doch nicht mehr dazu entschließen. Als sich das

Paar Wochen später einmal zufällig in Cannstatt be-

gegnet, teilt darüber Strauß Vischer mit: „ich fand

mich übrigens sehr abgebrannt, diesem Mädchen

gegenüber; sollte doch teilweise die alte Rolle spielen,
um nicht wehe zu tun, wurde aber doch zum Teil

durchschaut — und dieser Schmerz um ihre Täuschung
und meine Verödung machten mir die Augenblicke
peinlich." Vielleicht war „die dritte der Grazien" der

Anlaß, daß er keine Gefühle mehr hatte für das

Minele. In Stuttgart lernt er bei Vorlesungen im

Hause der Schwester Mährlens Emilie Sigel kennen,
ein geistreiches, zierliches, hochgebildetes Mädchen,
das Strauß offene Verehrung entgegenbringt. Ihr

Vater war Oberamtmann, ihr Bruder Garnisons-

pfarrer. Auch Mährlen denkt an einen Bund mit

Emilie. Dadurch, daß der Bruder Garnisonspfarrer
aber die Werbung mißbilligte und Mährlen als Frei-

geist ablehnte, zog auch der empfindliche Strauß aus

den weiteren Begegnungen seine negativen Schlüsse.

Er fühlt sich verfemt, er glaubt die Wirkung des würt-

tembergischen Kirchenbannes zu spüren. So sind alle

seine Versuche zu einem gut bürgerlichen Ehemann zu

werden zunächst gescheitert. Er bildet sich ein, daß er

als Dreißigjähriger doch keinen Mann spielen kann.

Einmal, so schreibt er, sei er von den Dämonen einer

wissenschaftlichen Idee besessen gewesen, doch diese

seien nun ausgeflogen, sein Innerstes stehe leer. Er

habe sie durch „gemütliche, verliebte Ideen" ersetzen

wollen, nun sehe er ein, daß seine Verliebtheiten doch

zu schwach gewesen seien. Und Vischer gegenüber

faßt er sein Leid zusammen: „Ich könnte an dieses

heitere Kapitel (mit dem Minele) ein sehr ernsthaftes

hängen, nicht etwa aus Katzenjammer, sondern über

die Leiden eines Menschen, der in Klöstern auf-

gewachsen ist und von der Natur in geselliger Hin-

sicht verwahrlost, sich nur in Wirtstöchter und Schau-

spielerinnen verlieben kann, weil ihm das Frauen-

zimmer unter diesen Gestalten nahe tritt." (I, 68).

Die "Weiter]abrung der freunde

Nähert sich der Briefwechsel dem dritten Jahrzehnt,
dann treten die Gegensätze der beiden Naturen noch

stärker hervor. Strauß hat inzwischen den Rat des

Freundes befolgt und ist - 17 000 Gulden haben ihm

seine Bücher eingebracht, Vischer bezieht als a.o. Pro-

fessor in Tübingen gerade 3 000 Gulden Jahresgehalt
- viel in deutschen Landen herumgereist, nachdem

ihm seine Ehe mit Agnese Schebest zerbrochen war

und er in Württemberg nicht mehr bleiben wollte. Er

war längere Zeit in München, besuchte auch Venedig,
hielt sich bei Verwandten in Bonn und in Köln auf,
schaute sich die Dresdener Galerieschätze an. Die

Mitteilungen, die er über Kunst und Atmosphäre
einer Stadt dem Freunde machte, zeigen ihn immer

stärker als einen Rationalisten, der von seiner Theo-

logie her die Offenbarungen der Kunst beurteilte.

Alles Mittelalterliche ist ihm fremd und widerlich,
den Kölner Dom hielt er für ein schreckliches Ge-

spenst aus abergläubischen Zeitläuften. Tizianische

und raffaelische Madonnen oder Christusdarstellungen
versteht er Weder in ihrer supranaturalen Festlichkeit
noch in ihrem verschwenderischen Pomp, er anerkennt

D. F. Strauß



200

nur das, was diesseitig an ihnen ist. Vischer dagegen

bleibt, je länger er sich mit der Kunst beschäftigt, im

Rahmen der hegelischen metaphysischen Bestimmun-

gen des Schönen dem Bereich des Jenseitigen, Wunder-

baren, Himmlischen doch positiv aufgeschlossen, wenn

er auch den religiösen Gehalt wegdisputieren will.Erst

das scheinbar Antike, die Kunst des Klassizismus ge-

winnt Strauß Hochachtung ab, wenn er zum Beispiel
einen Jüngling - Christus von G. Schick - darum für

schön findet, weil er ein antiker Gott sein könnte. In

Strauß hält sich mit aller Zähigkeit das nüchterne Erbe

der stiftlerischen Erziehung, das augenlose Nach-

denken und Urteilen über die Welt der Erscheinungen.
Vischer dagegen hungert nach Anschauung, Objekten,
Erleben. Er will sich vom Stiftler zum Weltmann

emporarbeiten. Im Süden, in trockener Luft und bei

den Denkmälern der Renaissance fühlt er sich wohl,
da erwacht erst sein Bildungseifer, da befreit er sich

langsam und unter viel Selbstanklagen von der

Hegelschen Begriffssystematik, in die er sein „Jam-
merwerk" die große Ästhetik zwingen will. Da holt

er in tiefen Zügen auf, was eine jahrhundertlange
stiftlerische Theologenerziehung verwehrt hat. In

den geliebten Tiroler Bergen wird ihm seine tiefste

Kollision als Ästhetiker erst bewußt: „der Haß gegen
die Kultur bei der Einsicht in ihre Notwendigkeit"
(I, 241). Er übersieht dabei, daß die von ihm geprie-
sene „Rasse und Tracht der Tiroler", die er für

Natur hält, doch schon zur Kultur gehört. Ein un-

mittelbares Verhältnis zur Natur hat Vischer so

wenig gehabt, wie Strauß. Er sucht, und hier ist er

Schiller ähnlich, Natur in der Kultur und findet sie

nur im unverbildeten Volkstum. Dies aber stößt ihn

wiederum in seinen städtischen Entwicklungsformen
ab. So sehr es ihn fortzieht, so sehr es ihn zu einer

„städtischen Existenz" drängt, nirgends wird er

heimisch. Frankfurt nennt er „ein Saunest, die Ein-

wohner potenzierte Tübinger", in Zürich öden ihn

„die schnöden Schweizer" an, diese „Barbaren des

Geschmacks", und die Zustände, die er schon „im
Misthaufen Tübingen" für unausstehlich fand, trifft

er auch in Zürich wieder an, in dem er sich über die

schlechte Milch oder das Fehlen von Badehäuschen

am Zürcher See oder die üble Straßenpolizei beklagt.
Strauß nimmt solche Sprünge heiter hin, er nennt es

die Unarten des geborenen „Nörglers", die Vischer-

sche Prozeßsüchtelei, die auch hartgesottenen Freun-

den manchmal auf die Nerven gehen kann.

Die Natur Vischers muß „ein gewisses Pathos auf

ihre Tendenz trumpfen". Strauß bemüht sich, „daß
der Zorn bei uns erstirbt im Vergnügen des Bildens".

So, lobt Vischer bei Erscheinen der Frischlin-Biogra-

phie des Freundes die „klassisch-konzisen" Sätze und

freut sich, daß aus dem Theologen nun doch „ein
historischer Künstler" geworden ist, während er

anderswo bekennt, daß seine Streitlust und sein

Denkeifer es nie zulassen, jemals historisch-objekti-
vierendes Forschen sich anzueignen. Berufungen nach

Karlsruhe und München lehnte er auch deswegen ab,
weil er sich nicht zutraut, Geschichte der schönen

Künste, höchstens eine Geschichte der Kunst in

Gegensätzen (also doch wieder hegelisch) lesen zu

können, („sein Sinn für das reine Datum ist zu

schwach"). Vischer kommt nie zu sich selbst in seiner

Schriftstellerei, er bleibt vielseitig orientierter Thesen-

schriftsteller, der Gegenteiliges bekämpft und das

Eigene an dem Bekämpften entwickelt. Darum stimmt

auch Strauß den Vischerschen Prosektionen von

Goethes Faust nicht zu. „Denn daß ein Prinzip falsch

ist, das Dich dahin führt, dem Goethe einen Vers

vorzumachen, das solltest Du doch, wenn Du Dich

nur einen Augenblick von jenem Prinzip losmachst,
selbst erkennen. Ich bleibe dabei: der Kritiker kann

nur sagen und aufzeigen, wo und wiefern es der

Dichter gut oder schlecht gemacht hat; geht er weiter

und will ihm zeigen, wie er es hätte machen sollen,
so wird er um so gewisser zum Schulmeister."

(11, 121). Strauß kommt dabei zur Erkenntnis, daß

der Faust kein Kunstwerk ist, sondern ein Natur-

werk. Belehren hat sich der Angegriffene nicht lassen,
doch zuletzt einigten sich beide, indem Vischer

Shakespeare, mit dessen Erklärung er in Zürich seine

zweihundert Hörer hatte, über Goethe stellte, und

Strauß in Goethe das Höchste an Lebenskunst und

Dichtung für sein Dasein fruchtbar macht. Rüh-

rend zu erfahren, wie der beamtete Literaturprofessor
sich auch in philologischen und biographischen Dingen
Rat holt vom freien Schriftsteller, der über Goethe

sehr viel mehr weiß, aber gleichwohl eine begründete
Scheu hat, darüber zu schreiben, wozu ihn Vischer

dutzendmal auffordert.

Tür und wider Preußen

Am stärksten aber äußert sich der „lebendige Unter-

schied" ihrer Männerfreundschaft in der Haltung
zur Politik und zu politischen Entscheidungen.
Der Pariser Februaraufruhr 1848 hatte beiden die

Hoffnung gestärkt, daß nun auch auf dem Gebiete

der Kultur ein freierer Geist in die deutschen Be-

hörden und Universitäten fahre. Beide wollten von

der Kultur her die politischen Vorgänge erhöhen und

bedeutend machen. Vischer „ist trunken vom Weine

der Zeit", er fühlt sich zum geistigen Landsknecht-

führer berufen, nun die in schlechten Händen be-



201

findliche Volksbewegung mit seinem Rittergeist zu

veredlen, in ihm ist „ein Pflichtgefühl aufgestiegen,
eine Stelle im deutschen Parlament zu suchen". Wie

Uhland glaubte er an die apriorische Gutheit des

Volkes und die absolute Schlechtheit des Staates und

der „Regierungshunde". Ja, er geht so weit, sich

auch mimisch den Demokraten anzunähern, indem

er Schlapphut, Schnurrbart und Vollbart trägt. Seine

Begeisterung stößt bei Strauß auf innigstes Miß-

behagen und Ablehnung. Da heißt es zum Beispiel
„Einer Natur, wie die meinige war es unter dem

alten Polizeistaat viel wohler, als jetzt, wo man doch

Ruhe auf den Straßen hatte" oder „ich lernte mich in

diesen Tagen deutlicher als jemals dahin kennen, daß

ich ein Epigone jener Periode der Individualbildung
bin, deren Typus Goethe bezeichnet, und aus diesen

Schranken weder heraus kann noch will. Gegen diesen

Ausguß des Geistes auf Knechte und Mägde, gegen

diese jetzige Weisheit auf allen Gassen, kann ich

mich nur schneidend ironisch, schnöde verachtend

verhalten." (11, 213). Tummelt sichVischer frisch-fröh-

lich in der Wahlagitation, so läßt sich Strauß wider-

willig von einer Ludwigsburger Petition in den Land-

tag schieben. Entscheidet sich Vischer mit Uhland

zum linken republikanischen Flügel, wo er den „Tra-

bantengockeler" spielen will, so stellt sich Strauß nach

seinem mißlungenen Debüt in Stuttgart bewußt und

unnachgiebig auf die Seite Preußens und wehrt sich

erbittert - nicht verbittert - gegen die Politisierung
des Daseins. Vischer scheitert in Frankfurt, und Strauß

fühlt sich bestätigt. In der Restaurationsepoche er-

hebt Strauß sich vollends „über das Geschmeiß der

Mittelstaaten"; ihm bedeutet jetzt „der provinzielle
Unterschied der deutschen Lande" (11, 226) nicht

mehr viel, während Vischer zum fanatischen Preußen-

hasser wird und „Süddeutschland, vielleicht Stuttgart
zum Bildungsmittelpunkt" machen will.

Vischers spätere Versöhnung mit Bismarck-Preußen

fällt nicht mehr in unseren Briefwechsel. Denn beide

Freunde waren sich darüber einig, daß mit Preußens

Sieg zum wenigsten auch der freie protestantische

Geist, die Gewissensreformation gerettet sei, die

etwa in München bis zum heutigen Tag ihren Gegen-

spieler hat. „Nun schwimmt das Geisterschiff Mün-

chen auf einem Sumpf, in dem nicht fortzukommen

ist, wo die Luft immer einigermaßen verpestet ist. . .
Wenn ich letzten Winter so an Sonntagen durch die

Straßen von München ging, und von dem eingebo-
renen Volk Notiz nahm, erschien es nicht bloß mir,
sondern auch den anderen so, wie in einer griechischen
Kolonie am Schwarzen Meer dem Hellenen die gal-

lischen oder skythischen Ureinwohner erschienen sein

mögen. Die Kluft zwischen der aufgeklebten Kultur

und dem Grundstock der Barbarei in München ist

ungeheuer . . ." (Strauß 11, 264). Ähnlich hat auch

Vischer empfunden und ist einem Ruf des liberalen

München an ihn nicht gefolgt, indem er von Zürich

sich nach Stuttgart berufen ließ und immerhin bei dem

Kultusminister soviel Autorität besaß, daß er nicht

in das „Schmutzgrab Tübingen" mit seinen „Gift-
micheleien" zurückkehren mußte, das ihn einstens

verstieß.

Ebenöte

Am 20. August 1842 fand in Horkheim bei Heil-

bronn die Hochzeit Straußens mit der Sängerin Ag-
nese Schebest statt. Rapp ging in der Traurede „treff-
lich allem Christlichen aus dem Weg". Vischer war

nicht dabei, weil er sich ärgerte, daß ihn der Freund

so sehr im Unklaren über die Lebensveränderung
gelassen hatte. Der Ehemann fühlte sich glücklich und

der Welt wiedergegeben. Zwei Kinder entsprossen
dem Bunde. Kurze Zeit darauf heiratete Vischer ein

Naturkind aus Österreich. Nun beginnt im Brief-

Fr. Th. Vischer



202

wechsel beider das langwierige Thema von Ehekrisen,
Prüfungen, Fehlentscheidungen, Anwaltsberatungen,
und beide fühlten sich nun wieder „als siamesische

Zwillinge", da sie beide bald so weit waren, daß sie

sich von ihren Frauen trennen mußten, um unerträg-
lichen Demütigungen der „liederlichen Engel" (Vi-
scher) zu entgehen und beide von Sorge und Qual hin

und her gerissen wurden, was nun mit den Kindern

zu geschehen habe, bei welchen württembergischen
Freunden man sie unterbringen könne usw.

Der Fall der Agnese Schebest scheint klar: die Künst-

lerin hielt es in der Ehe nicht aus, sie fühlte sich

verkannt und zu etwas Besserem geboren, sie machte

ihrem Mann und den das Haus besuchenden Freun-

den böse Szenen. Als sich Strauß zur Trennung ent-

schlossen hatte, blieb er dabei, auch wenn ihn weiche

Stimmungen der Versöhnung anfielen, auch wenn ihn

die Sehnsucht nach Häuslichkeit umbringen wollte,
auch wenn er vernehmen mußte, daß die Frau im

Hause des Stuttgarter Hofpredigers Grüneisen, seines

theologischen Widersachers, aus- ein eingehe. Viel-

fach richtete sich der jeweils wechselnde Wohnort

danach, wo „der böse Dämon", die Frau, sich auf-

hielt, mit der man nicht in einer Stadt Zusammenleben

wollte. Und Vischer ist es, der ihn stützt, ihm rät

unnachsichtig zu sein, keine Wiedervereinigung zu-

zulassen „daß dieses Weib ihre gespenstische Bosheit
bei Zeit wieder herausstreckte" (I, 231). Strauß denkt

in besonders wirren Augenblicken an Selbstmord, er

fühlt die Kräfte schwinden, er ist „des ewigen Zerrens

müde" und braucht lange Zeit, um die volle Niederlage,
den vollen Verzicht auszusprechen. Soll er nun ganz

in der Blüte der Mannheit auf Frauenliebe verzichten?

Die Frage taucht offen und geheim in den Briefen auf.

Als er sich Emilie Sigel zur Betreuerin der Kinder

auswählt, ein wohl angesehenes und Strauß verehren-

des Mädchen, da äußert Vischer Bedenken, es möch-

ten die pharisäerhaften Bekannten ihm daraus einen

Strick drehen und sagen: „Da sieht man’s ja, das ist

dahinter gesteckt! Sein Geschmack sind solche geist-
reichen Verhältnisse; die Ehe war ihm nur zu trivial;
da hat er sich nicht fügen mögen!" (11, 16). Zudem

fürchtet er bei einem solchen Zusammenleben die

Weckung von sinnlichen Reizen, die dann unbefrie-

digt nur Verstimmung erzeugen. In der Tat, der

Schwabe kennt seine Klatschmäuler und die erbärm-

lichen Verfasser des „eritis sicut deus" Romanes, in

dem die Straußfreunde einer Heidenmoral bezichtigt
werden mit dem fabula docet: so kommt’s, wenn man

nichts mehr glaubt. Nein, lieber eine Not aushalten

als den jämmerlichen Moralisten eine Schwäche

zeigen.

Strauß siedelt sich nun außerhalb Württembergs an.

In Heidelberg verlebt er wohl die glücklichsten Jahre
seines Lebens als tapferer Junggeselle und unent-

wegter „Kneipant", genau so wie Freund Vischer, der

seine Abende in Wirtshäusern zubringt, das Mün-

chener Bier tat das seine, um ihm die Stadt angenehm
zu machen.

Doch wiederum anders verlief Vischers anfänglich
„lustige Ehe". Wie immer bei ihm, kommt der Zorn

über das Weibliche und Unzulängliche aus weichem

und verwundetem Herzen. Das Mitleid zerrt ihn hin

und her, zumal da er der Frau keine eigentliche sitt-

liche Schuld beimessen kann und er nur das fürchtet:

„keine Stunde Ruhe haben, nichts arbeiten, nicht

existierenkönnen. Die Schwierigkeit des Austreibens

erkennst du selbst, und so liegt dies rein ratlos."

(11, 190). Und doch quält er die Freunde ihm zu

raten, und wenn sie das tun aus bestem Wissen, so

ist er dennoch unzufrieden, so daß zuletzt Strauß den

Briefwechsel mit ihm über die leidige Trennung oder

Wiedervereinigung aufgibt. Leidenschaften zu ande-

ren Frauen packen ihn, um wieder in großen Ent-

täuschungen zu enden.

So hängt er sich an seinen Robert, den er eine Zeit-

lang bei Max Planck in Ulm unterbringt, nachdem

beider Söhne zuerst bei Stadtpfarrer Fischer in Öh-

ringen waren, freut sich an des Sohnes Begabung,
Humor und Talent zur Anschauung, erkennt aber

auch dessen Schwächen für Grammatik und Gedächt-

nis und die eigentliche Lernarbeit. Es schwebt ihm

eine Erziehung des Sohnes in jünglinggemäßer Um-

gebung vor, etwa in einem heutigen Landheim, und

nicht bei vertrockneten Schulmeistern und bürger-
lichen Musterknaben, die er „subjektivitätslose Na-

turkloben" heißt. Bei den Begegnungen mit der ihm

nachreisenden Frau ereignen sich Szenen, die Vischer

in barocken Gemälden voller Dramatik und mit satten

Farben beschrieben hat. Da bricht dann immer wieder

der verdrängte Novellist und Romanschreiber aus

ihm heraus, man fühlt, daß es ihm gut tat, wenn

er sich schriftstellerisch über seine Weibernot ent-

laden konnte. Der Nervenmensch leidet dann nicht

am Moralischen, das sich von selbst versteht, sondern

auch an dem schlechten Züricher Wirtshausessen, an

den Dämonen des ständigen Katarrhs, an der stän-

digen Kollision von Pflicht und Versuchung zu lesen

und zu schreiben und zu genießen, was unwieder-

bringlich die Zeit mit in das Nichts nimmt.

So zeigt sich beider Natur und Wesen in ihrer Ehenot

und wie sie damit fertig wurden, am kräftigsten und

persönlichsten.


