
245

wenig Repräsentationsräume braucht. Die Stockwerke

des Neuen Schlosses sind übrigens nicht so erheblich

höher als viele Arbeitsräume in Monumentalbauten

des letzten Jahrhunderts (Technische Hochschule,
Staatsbauschule, man vergleiche die Fensterhöhen).
Außerdem lassen sich die Stockhöhen des Schlosses

wo nötig auch vermindern.

Was endlich den nötigen Wagenparkplatz anbetrifft,
so hätte ich keine Bedenken, Teile des Schloßhofes in

geordneter Form dazu in Anspruch zu nehmen. Er ist

als Wagenauffahrtsplatz geplant und benützt worden.

Die tote Fläche, die er in den letzten Jahrzehnten dar-

stellte, entsprach nicht dem Charakter des Schlosses.

Schöne moderne Wagen werden ihm nicht schlechter

anstehen als die prächtigen Karrossen des 18. Jahr-
hunderts. (Jedenfalls besser als Zirkus und Eisrevue).
Sollten es aber zuviele Wagen werden, so ist nichts

einfacher, als unter dem Schloßhof große Parkflächen

zu schaffen.

Doch alle diese Gesichtspunkte sind Nebensache

gegenüber dem, daß alle Städte ihren Rang weithin

dem Reichtum ihrer Baugeschichte verdanken.

Der Schillerplatz ist glücklicherweise ohne Diskussion

im wesentlichen in alter Form wiedererstanden. Er ist

damit gerettet und nicht weniger wertvoll als in

seinem früheren Zustand. Nicht nur in Bayern, auch

in Italien, in Frankreich, in England sind solche In-

standsetzungen alter Bauten selbstverständlich. Soll-

ten wir allein die „Neureichen" sein, die dafür kein

Verständnis haben?

Das Schloß muß daher bald wiederhergestellt werden.

Wenn wir nur ein Museum daraus machen wollen, so

wird die Wiederherstellung sehr verzögert, wenn

nicht überhaupt in Frage gestellt.
Ist dies nicht Grund genug, die Räume für den Land-

tag zu benützen, selbst wenn ein Bauwerk denkbar

sein sollte, das für die Arbeit des Landtages geeig-
neter wäre?

Lebendige Steine — Die Stiftskirche in Ellwangen

Von Bruno Bushart

Die Frage nach ihrer Bedeutung ist bei der Stiftskirche

in Ellwangen schwieriger zu beantworten als bei den

meisten vergleichbaren Bauten Schwabens. Vielleicht

liegt es daran, daß der romanische Bau eine verhält-

nismäßig isolierte Stellung innerhalb der gleichzeiti-
gen Architektur Schwabens einnimmt. Vielleicht ver-

mißt mancher jenen Zustand historischer Reinheit,
der Maulbronn zu einem unmittelbar wirkenden

Zeugnis zisterziensischen Lebens des Hochmittelalters

macht oder selbst noch den Ruinen von St. Peter und

Paul in Hirsau eindeutige Aussagekraft verleiht. Zu-

viele Jahrhunderte haben ihre Spur in diesen Bau

eingegraben, zu oft hat seine Bestimmung gewechselt,
zu eifrig war jede Stilepoche bemüht, ihrer jeweiligen
Interpretation vom Wesen eines Kirchenbaues Aus-

druck zu verleihen, als daß wir darin noch den un-

getrübten Spiegel eines einzelnen Zeitalters erblicken

dürften.

Indessen sollte gerade unsere Zeit imstande sein, in

diesen für ein historisierendes Jahrhundert bedau-

ernswerten Tatsachen einen Vorteil zu erblicken. Von

welcher Kirche Schwabens ließe sich ähnliches be-

haupten, daß ein Gang durch ihre Räume einem Gang
durch die Geschichte von unseren Tagen bis in die

Zeit der Hohenstaufen gleichkomme? Wo können

wir wieder den Wandel der Gottesverehrung, des

Menschenbildes, den Wechsel der Stile und der da-

hinter wirkenden Kräfte so lückenlos verfolgen wie

in der Ellwanger Stiftskirche? Hier liegt Schicht über

Schicht, doch ohne daß der tragende Grund verdeckt

würde. Dem Sehenden gibt sich der ursprüngliche
Zustand ebenso klar zu erkennen wie das Wollen der

folgenden Generationen. Ja sogar von jenen Zeiten

zeugt der Bau, die lange vor seiner Entstehung liegen.
Und daß dieser Strom, dieses uralte Leben, durch

unsere Zeit weiterpulst, daß es nicht an einem der

Gefahrenpunkte der Geschichte erstarrte und mumi-

fiziert wurde, das eben sollte uns eher Tröstung als

Hindernis bedeuten.

Von dem Gründungsbau des Stifters Hariolf und

seiner Nachfolger aus dem Ende des 8. Jahrhunderts

ging jede Spur verloren. Wir wissen nur, daß diese

Kirche wie die bedeutendsten ihrer Zeit zugleich dem

Gedächtnis und der Verehrung frühchristlicher Mär-

tyrer diente. Vierzehn römische und provinzialrömische
Blutzeugen, deren Gebeine zum Teil noch von Hariolf

als Geschenk des Papstes Hadrian nach Ellwangen
übertragen worden waren, fanden hier ihre Ruhestätte.



246

Und wenn wir dem Zeugnis der Urkunden, das aller-

dings noch der Bestätigung durch Grabungen bedarf,
trauen dürfen, so waren diese Heiligenleiber in einer

Ringkrypta samt Confessio und Altar unterhalb des

Hochaltars und östlich der bestehenden Vierungs-
krypta beigesetzt.
Wieviele Kirchen jenem Gründungsbau folgten, ist

nicht mehr feststellbar. Jedenfalls wurde in den Jahren

1100-1124 ein Neubau errichtet, der ebenfalls nicht

erhalten blieb. Aus dem überlieferten Weihebericht

läßt sich indessen eine ausgedehnte Anlage mit Quer-
schiffen, Ostturm, Michaelskapelle, Hallenkrypta samt

beibehaltener Ringkrypta rekonstruieren, die mit der

damals in Schwaben blühenden „Hirsauer Bauschule"

wenig Gemeinsamkeit aufwies. Um diese Kirche

herum wurde noch vor der Mitte des 12. Jahrhunderts
die Stadt Ellwangen als eine planmäßige Gründung
von Abt und Vogt des Klosters angelegt und damit

der Weg zur Entstehung jenes einzigartigen Stadt-

bildes freigemacht, von dem A. E. Brinkmann schreibt:

„Stadtbau ist hier Kirchenbau geworden!"
Auch diese Kirche fiel samt der jungen „civitas" im

Jahre 1182 einem verheerenden Brand zum Opfer.
Der von Fürstabt Kuno I. begonnene Neubau wurde

ein halbes Jahrhundert später durch Bischof Engel-
hard von Naumburg geweiht. Kuno wie Engelhard

Mittelschiff der Ellwanger Stiftskirche



247

gehörten zu den ergebensten Gefolgsleuten der Ho-

henstaufen, und man darf wohl mit Recht in ihrem

Bauwerk „das wichtigste Denkmal der schwäbischen
Kaiserzeit in deren Stammlande" (Gradmann) er-

blicken. Auch dieser Bau sprengt den Rahmen der

heimischen Tradition. Seine Wurzeln greifen über

den Rhein hinüber nach dem Elsaß und nach Burgund,
seine Gestalt ist den Kaiserdomen von Worms, Bam-

berg und Naumburg vergleichbar. Am eindrucksvoll-

sten bietet sich die Ostseite mit den sich staffelnden

Schiffen und Giebeln, dem Kranz der fünf Apsiden
und den beiden Vierecktürmen zwischen Hochchor und

Querschiff dar. Ihr antwortet im Westen ein leich-

terer, steiler Turmbau, der unten eine tiefe Portal-

vorhalle und im Obergeschoß eine dreiflügelige Em-

porenkapelle besaß. Dadurch standen sich an den

Enden des verhältnismäßig gedrungenen Langhauses
zwei sorgfältig aufeinander abgestimmte Baugruppen
gegenüber, die an die Doppelchöre der Dome des

deutschen Mittelalters erinnern.

Gewaltiger noch muß der Eindruck des Innenraums

gewesen sein. Das Mittelschiff bestand aus einer Folge
selbständiger Einzelräume, die durch weit vorsprin-
gende Pfeiler mit schweren Gurtbögen und mächtigen,
vom Kämpferpunkt an 8 m hohen Kuppeln vonein-

ander getrennt wurden. Ist schon diese Einwölbung
ein Unikum für Schwaben, so mehr noch die drei-

geschossige Wandgliederung. Zwischen Arkaden-

geschoß und Obergadenfenstern befand sich eine

Reihe von triforiumartigen Wandöffnungen, die in

den Dachraum der Seitenschiffe oder in Emporen-
räume im Innern der Osttürme führten. Der beherr-

schende Teil der Kirche war die durch besonders

starke Pfeiler mit ornamentierten Kapitellen ausge-
zeichnete Vierung im Schnittpunkt der Hochschiffe.

In ihr standen das Gestühl für die wohl damals schon

auf wenige adelige Mönche beschränkte Chorgeist-
lichkeit sowie - an ihrem Ostende - der Hochaltar.

Um den Hochaltar waren, von den Querschiffen her

ansteigend, die fünf wichtigsten Nebenaltäre in den

Apsiden der Chöre und Querschiffe angeordnet.
Jeder Altar stand in einem kapellenartigen, durch

Stufen vom andern getrennten Raum. Ebenso bildete

die ursprünglich nur von Westen betretbare Krypta
eine eigene, unterirdische Kapelle, während die drei

Emporenkapellen im Obergeschoß der Türme durch

geradläufige Treppen im Innern der bis zu 4 m dicken

Mauern mit dem Kirchenraum verbunden waren.

Denkt man sich die unter dem Stuck erkennbaren

mächtigen Gewölberippen, die starken Runddienste

in den Laibungen der ursprünglich engeren Fenster,
die Zurückhaltung im Gebrauch von Kapitellen, Or-

namentbändern und belebender Farbe hinzu, so ergibt
sich das Bild eines steinern strengen, von übermensch-

lichen Kräften zusammengehaltenen Raumgefüges,
dessen erdrückende Wirkung auch jene drohenden

Worte bezeugen, die in lateinischer Sprache den Ein-

tretenden über dem inneren Westportal mahnen:

„Ihr aber, die dieses Haus verwaltet, hütet euch,
daß es nicht untergehe. Wenn ihm sein Recht nicht

wird, sollt ihr es büßen!"

Man könnte von hier aus die ganze weitere Geschichte

der Stiftskirche als eine zunehmende Vermenschli-

chung dieses staufischen Erbes bezeichnen, als ein

Zuwiderhandeln gegen das Gebot der Inschrift. Die

ersten Beispiele solcher Neuorientierung bietet die

Der neue Hochaltar in der Vierung Aufnahme: Bushart



248

Plastik im Innern der Kirche. Der romanische Bau

hatte das Bildnis des Menschen nicht geliebt. Löwen,
Drachen und geheimnisvoll sich verschlingendes
Pflanzen- und Omamentgerank sind der einzige pla-
stische Schmuck. Doch selbst sie bleiben in die Rand-

zone, ins Dämmerlicht der Krypta, in die Vorhalle

oder auf den Außenbau beschränkt, über der nörd-

lichen Nebenchorapsis ist zwar eine römische Plastik,
ein jugendlicher Kopf aus dem 3. Jahrhundert ein-

gemauert. Aberdas ist es ja gerade: er ist eingemauert!
Als ziehe ihn das unpersönliche Quadergestein an

den Haaren zurück in sein ewigbeständiges Reich,
isoliert und wie im Ertrinken fast die Augen empor-

gerichtet, ringt dieses einzige Menschenantlitz mit der

starren Mauer. Wo aber Menschen gezeigt werden

mußten, wie im Tympanon des Südportals, erscheinen

sie als zwergenhafte, omamentalisierte Gebilde zu

Seiten des übergroßen Weltenrichters, der mit einem

Menschenbild fast nur die zum Verständnis der Dar-

stellung unerläßlichen Gliedmaßen und Gebärden ge-

meinsam hat.

Jene Werke dagegen, die im folgenden Jahrhundert

in das Bauwerk einziehen, sind Menschenbilder. Der

Ritter Ulrich von Ahelfingen - er starb im Jahre
1339 - erhält einen Grabstein, auf dem er in

Lebensgröße und wie zu Lebzeiten mit Kettenhemd,
Eisenhandschuhen, Helm und Schild dasteht. Aus

derselben Zeit stammt die Marienfigur mit dem

Christuskind in der Kreuzgangkapelle. Diese Maria

ist gegenüber der des romanischen Tympanons eine

modisch gekleidete Dame in eleganter Haltung, mit

hochgeschlagenem Mantelkragen und einem Diadem

in dem lockigen Haar: Madonna, Königin des Him-

mels, Mutter des Herrn und wie immer ihre Namen

heißen, begnadetes Menschenwesen von höchstem

Adel, aber doch Mensch! Eine Bejahung des Men-

schentums, des edeln, ritterlichen Menschen offenbart

sich hier, die dem bildlosen, ganz auf die übermensch-

liche Majestät Gottes gerichteten Empfinden der Ro-

manik gottlos hätte dünken müssen.

Immer weitere Bezirke erobert sich das Menschliche
innerhalb des sakralen Bereiches. Immer mehr Ritter

und ihre Frauen blicken von den Pfeilern in den fol-

genden Jahrhunderten zu den Lebenden herunter.
Um 1516 entsteht jene Reihe der bis zur Säkulari-

sation fortgesetzten Bildnisse Ellwanger Äbte und

Pröpste, die heute an den Vierungspfeilern im Innern

der Kirche aufgehängt sind. Gleichzeitig werden die

Stiftsheiligen an den zuvor bildlosen Wänden des

Querschiffes als Patrizier, Bürger, Hausfrauen und

Mädchen in der Tracht des 16. Jahrhunderts dar-

gestellt. Ihre dunkle Gruft dagegen, die zu verfallen

drohte, wird auf- und teilweise zugeschüttet und zu

einer Verbindungshalle zwischen den Querschiffen
entwertet.

Doch auch das Göttliche erscheint in immer vertrau-

terer Form. Noch im Jahre 1233 hatte die Kirche

elf oder zwölf, aus einfachen Tischen bestehende

Altäre gezählt. Im 16. Jahrhundert sind es mindestens

23. Das bedeutet 23 große Bilderbibeln mit beweg-
lichen Tafeln, auf denen Gott und seine Heiligen in

menschlicher Gestalt, im „Hier und Jetzt" irdischen

Daseins zu sehen waren, als wandelten sie mitten

unter den Menschen jener Zeit. Einer der Altäre, der

Mittelteil eines steinernen Flügelaltars, ist noch in der

Vorhalle erhalten. Es ist kein Zufall, daß sich damals

auch das einschneidendste Ereignis der Ellwanger Klo-

stergeschichte vollzog: die freiwillige Umwandlung des

Benediktinerklosters in ein adeliges Chorherrnstift

unter der Leitung eines Fürstpropstes, und damit die

erste Säkularisierung der Kirche im Jahre 1460.

Noch war indessen das Bauwerk selbst, von kleineren

Veränderungen der Spätgotik abgesehen, im ursprüng-
lichen Zustand erhalten geblieben. Doch bereits die

Die Ellwanger Stiftskirche von Nordosten



249

gegen 1490 von keinem Geringeren als Peter Vischer

in Nürnberg gegossene Bronzeplatte zum Gedächtnis
der Klostergründer zeigt den Wechsel der Einstellung.
Jenes Bauwerk, das Hariolf und Erlolf hier empor-

halten, ist nicht wie kurz zuvor bei den Stifterfiguren
in der Sakristei, die attributhafte Andeutung ihrer

Gründung, sondern ein genaues und historisch zuver-

lässiges Modell der damaligen Ellwanger Kirche mit

allen Einzelheiten, ja sogar dem Storch auf dem

Dache. Damit ist das Bauwerk selbst darstellungs-
würdig geworden und gleich dem Porträt von Men-

schen, Pflanzen, Tieren oder Landschaften in den

Kreis der auf den Menschen bezogenen Darstellungen
aufgenommen.

Blick aus dem Kreuzgang auf die Nordseite der Stiftskirche Aufnahme: Bushart



250

Den nächsten Schritt vollzieht der Nördlinger Bau-

meister Wolf Waldberger anläßlich der schon lange

nötig gewordenen Renovation von südlichem Quer-
schiff und Dächern in den Jahren 1588-1590. Wald-

berger verstärkt im Zuge dieser scheinbar rein tech-

nischen Aufgabe die romanischen Ecklisenen des

gesamten Baues, verwandelt sie mittels kräftiger Kopf-
stücke zu tragenden Pilastern, auf denen die erhöhten

Giebel und Dächer ruhen. Der Bau sollte sichtbarlich

denselben statischen und natürlichen Gesetzen von

Tragen und Lasten unterstellt werden, die das Wesen

der antiken Architektur kennzeichnen und von Ro-

manik wie Gotik gerade negiert worden waren.

Nach einem Vorspiel der Jahre 1661/1662 wurde

nach 1737 auch das Innere der Kirche einer einschnei-

denden Umgestaltung unterworfen. Ein typisch ba-

rocker Gedanke liegt diesem Umbau zugrunde: die

Verwandlung des Kirchenraumes in den Thronsaal

Gottes. Nicht umsonst werden zu seiner Durchfüh-

rung Künstler berufen, die zuvor in Ludwigsburg und

Schwäbisch Hall beim Schloß- beziehungsweise Rat-

hausbau tätig gewesen waren. Jetzt erklingen sämt-

liche Register barocker Illusionskunst. Ein einheit-

liches Figuren- und Stukkaturenprogramm schließt die

hell getünchten Wände und Gewölbe zum festlichen

Huldigungssaal zusammen. Aus Mittelschiff und

Querschiffen werden breite Treppen zum Chor hinauf

angelegt. Gitter und Schranken trennen diese der ade-

ligen Stiftsgeistlichkeit vorbehaltene „Hofkirche" von

der allgemeinen Volkskirche unten. Am Ostende des

Chores, durch die Abnahme der Raumhöhen, Ver-

kleinerung der Wappen an den Gewölben, Zunahme

von Licht und Schmuck als Blickpunkt des Ganzen

ausgezeichnet, steht abermals erhöht der beherr-

schende Hochaltar, der Thron Gottes.

Diese unter ungewohnter Rücksichtnahme auf den

bestehenden Bau durchgeführte Barockisierung ver-

dient zu den besten Leistungen ihrer Art gezählt zu

werden. „Ein einheitliches, in der Anpassung an das

Vorhandene geradezu geniales und technisch vorzüg-
liches Werk", bezeichnet sie Gradmann. „Wie ein

Choral durch die Figuralmusik durchdringt, so schim-

mern jetzt die schlichten Linien, schweren Massen

und klaren einfachen Verhältnisse des romanischen

Llrbaus durch das glitzernde und bunte Schnörkel-

werk." Indessen wird man dem Umfang dieser Ba-

rockisierung nicht gerecht, solange man sich die

urkundlich bezeugten Neuanschaffungen kostbarer

Ornate, liturgischer Geräte und zahlreicher Musik-

instrumente, die im vorigen Jahrhundert entfernten
sieben neuen Altäre aus Stuckmarmor, die Orgeln und

die festlichen Gottesdienste nicht hinzudenkt. Erst

dann verstehen wir die Bedeutung der ausgedehnten
Treppenanlagen, jenen Zentralmotives barocker Bau-

kunst, auf denen sich alle Pracht, ständische Gliede-

rung, höfisches Benehmen, im Einziehen, Schreiten

und Steigen frei entfalten konnten, jedoch nidit zur

Ehrung eines Sterblichen, sondern im Dienste des

Allerhöchsten.

Das Ende dieser Herrlichkeit kam im Jahre 1802. Die

Fürstpropstei samt Chorherrnstift wurde aufgelöst,
die Kirche der Pfarrgemeinde übergeben. Was der

Beschlagnahmung in der Säkularisation entgangen

war, verschleuderte das historisierende 19. Jahrhun-
dert im Namen der Stilreinheit. Den romanischen Ur-

zustand des Innern wiederherzustellen und Nazare-

nerfresken darauf zu malen, gelang aus Geldmangel
glücklicherweise - andere sagen: leider - nicht. Doch

dafür verdanken wir jenen Zerstörungen neben ge-

nauen, heute noch nahezu alleingültigen Bauaufnah-

men eine erste Bresche in den barockisierten Zustand,
die die Voraussetzung für die künstlerische Neuord-

nung des Kirchenraumes in unseren Tagen bildet. Daß

diesem jüngsten Eingriff gerade die für den Barock

charakteristische Trennung von Hof- und Volkskirche

zum Opfer fiel, bedeutet nur die nachträgliche Be-

jahung eines de facto längst schon vollzogenen ge-

schichtlichen Wandels. Dort wo bisher das Chor-

gestühl der nicht mehr vorhandenen Stiftsgeistlichen

stand, wurde jetzt ein freier, allseitig sichtbarer und

erhöhter Platz zur Aufstellung des Kreuzaltars ge-
schaffen. Lind wieder scheint es, als habe der roma-

nische Baumeister diese Interpretation seines Werkes

geahnt und sei ihr darin entgegengekommen. Die

kirchenbaulichen Forderungen unserer Zeit: die Be-

tonung des einen, von der ganzen Gemeinde umstan-

denen Altars, seine Stellung im Mittelpunkt der Kreuz-

arme, seine einfache Tischform, seine liturgische Ver-

bindung mit den Reliquien der Blutzeugen Christi,
diese Forderungen lassen sich hier so ideal erfüllen,
als sei der Bau nicht als Mönchskirche, sondern für

eine Pfarrgemeinde unseres Jahrhunderts errichtet

worden. Nur der aufmerksame Betrachter vermag zu

erkennen, wieviel dabei in Wirklichkeit der unablässi-

gen gemeinsamen Arbeit aller seitdem lebenden Gene-

rationen zu verdanken ist.

Ererbt und ständig neu erworben, darin liegt die

Bedeutung dieser Kirche. Von hier aus betrachtet

schließen sich alle künstlerisch und historisch scheinbar

entgegengesetzten Schichten und Formen zur um-

fassenden Einheit zusammen. Daß sie nicht künstlich

konserviert, sondern lebendig ist und dem lebendigen
Menschen dient, das ist das Größte daran.


