
129

Hirsau und Cluny
Von Georg Scheja

Der Streit um die „Hirsauer Bauschule" hat die groß-
artigen Bauten Hirsaus, von denen heute nur noch

wenige Ruinen zeugen, wieder stärker in die wissen-

schaftliche Diskussion gerückt 1
.

Seitdem Georg Dehio

vor 60 Jahren die ganze Gruppe der deutschen

Reformordensbauten von Hirsau abgeleitet hatte,
glaubte man einen Reflex der großen religiösen und

politischen Bedeutung Hirsaus als des Zentrums der

von Cluny her inaugurierten Klosterreform auch in

der Baukunst erkennen zu können 2
. Ein gewisser

Typus der hochromanischen, genauer gesagt der saii-

schen Klosterkirchen, repräsentiert durch den von Abt
Wilhelm von Hirsau 1082 begonnenen Musterbau

St. Peter und Paul und gekennzeichnet durch einen

ganzen Komplex von Eigenheiten, schien sich mit

dem Einfluß der Hirsauer Reform über weite Teile

Deutschlands verbreitet zu haben. Es lag nahe, sich

diesen Vorgang wie die Reform selbst in einer Art

Filiation eines bestimmten Typus, der von Hirsau

zum ersten Male aufgenommen wurde und der letz-

ten Endes auf den zweiten Bau in Cluny zurückzu-

führen sei, vorzustellen. Dehio hatte dafür den

Namen „Hirsauer Schule" geprägt und damit dem

Hirsauer Bau eine ganz besondere kunstgeschichtliche
Bedeutung zuerkannt. Andere hatten daraus eine

„Hirsauer Bauschule" gemacht, das heißt eine werk-

stattmäßige Ausbreitung eines festgelegten Typus,
der dort, wo er auftrat, auch den Rückschluß auf einen

Zusammenhang mit Hirsau gestatten sollte 3
.

Dieses starre Bild einer „Hirsauer Bauschule" hat sich

nicht halten lassen. Es ist von allen Seiten beträcht-

lichen Korrekturen unterzogen worden. Die von Ken-

neth Conant 1924 unternommenen Grabungen in

Cluny haben ergeben, daß es nicht möglich ist, St. Pe-

ter und Paul in Hirsau ohne weiteres auf den zweiten

Bau von Cluny, der bis dahin als Vorbild galt, zurück-

zuführen 4
.

Die wesentlichen formalen Elemente des Hirsauer

Baues, der gerade Chorschluß, das klare Maßsystem,
die Bevorzugung der Säule als Stützenform, stehen

nicht im Zusammenhang mit dem burgundischen Bau,
sondern mit der deutschen, insbesondere der ober-

rheinischen Baukunst der salischen Zeit 5 . Aber auch

bei den anderen Eigenheiten, die direkt aus dem litur-

gischen Programm ableitbar waren, wie dem Fehlen

der Krypta und der Anordnung von Seitenräumen an

dem Presbyterium, den sogenannten Nebenchören,
schien ein Zusammenhang mit Cluny oder Hirsau

fragwürdig zu werden, als man erkannte, daß die

„Nebenchöre" schon vor Hirsau in Deutschland auf-

traten und auch an Bauten (wie zum Beispiel im

Rheinland) vorhanden waren, die niemals etwas mit

Hirsau oder Cluny zu tun gehabt hatten®. So schien

die ganze Gruppe auseinanderzufallen; und hatte

man zuerst den Einfluß Hirsaus überschätzt, so steht

man heute in der Gefahr, ihn zu unterschätzen und

ihm nur eine partielle Rolle innerhalb einer allgemei-
nen „Reformordensbaukunst" zuzuerkennen7 . Ver-

gleicht man aber den Bau Cluny II mit dem von Hir-

sau eingehender, so erweist sich, daß die beiden

Bauten in tieferen Zusammenhängen stehen, die mit

den üblichen Methoden typengeschichtlicher Unter-

scheidung nicht zu fassen sind.

Der Bau des Majolus in Cluny, der kurz nach 950

begonnen und 981 geweiht wurde, ist durch Conants

Ausgrabungen hinreichend bekannt (Abb. 1). Danach

war Cluny II eine dreischiffige Kirche mit weitaus-

ladendem Querschiff, rechteckiger Vierung und einem

gestaffelten Presbyterium von höchst eigenartiger
Form. Der mittlere Teil dieses Presbyteriums war

eine dreischiffige Fortsetzung des Langhauses und

endigte in drei Apsiden. In der Hauptapsis waren

kleine, radial gestellte Nischen ausgespart, die Altäre

enthielten. Der Hauptaltar stand vor ihnen im Schiff

des Presbyteriums. An diesen dreischiffigen Ostbau

war zurückgestaffelt je ein rechteckiger Nebenraum

angefügt, der an kleine Nebenapsiden des Quer-
schiffes anstieß. Im Westen war eine Vorkirche, eben-

falls dreischiffig angelegt, und vor dieser befand sich

noch ein offenes Atrium mit einem großen Portalbau

als Westeingang.

1. Grundriß von Cluny II



130

Dieser Ausgrabungsbefund war in vieler Hinsicht

überraschend. Zwar entspricht die Gesamtdisposition
der für die Reformbauten bezeichnenden Anordnung,
aber sie ist mit keiner der üblichen Lösungen formal

identisch. Das Presbyterium ist in seiner eigenartigen
Verbindung rechteckig geschlossener und mit Apsiden
versehener Räume so niemals wiederholt worden. Die

französischen Bauten des 11. und 12. Jahrhunderts
haben zwar den staffelförmigen Chorgrundriß über-

nommen, aber sie haben ihm eine andere, formal aus

gleichen Elementen zusammengesetzteForm gegeben 8 .
Auch Hirsau und die deutschen Bauten knüpfen for-

mal nicht an diesen Grundriß an. Cluny II hat sich

scheinbar also als das Gegenteil von dem erwiesen,

was man allgemein erwartet hatte. Es ist eine völlig
singuläre Lösung. Es ist also nicht möglich, die allge-
meine Typologie der Reformordensbauten in Cluny II

unmittelbar zu verankern. Dieses stellt vielmehr eine

Raumgruppierung dar, der das formal Festgelegte der

späteren Typen noch fehlt.
Aber auch durch die Liturgie läßt sich die besondere

Form des Chorhauptes von Cluny II nicht begründen.
Die Quellen, insbesondere die sog. Consuetudines

von Cluny, setzen zwar die einzelnen Raumteile vor-

aus, aber in der Liturgie selbst wird die Notwendig-
keit ihrer besonderen Form nicht sichtbar 9

.
Cluny

ist ja in seinem dritten Bau, der von Abt Hugo am

Ende des 11. Jahrhunderts errichtet wurde, zu einer

ganz anderen Chorlösung, dem Chorumgang mit

angelegtem Kapellenkranz übergegangen. Das ge-

staffelte, dreischiffige Presbyterium in Cluny II steht
vielmehr in einem Zusammenhang mit reichen Grup-

pierungen karolingischer Ostbauten, die besonders in

Frankreich eine monumentale Ausgestaltung erfahren

haben. Seit dem 9. Jahrhundert werden an das

Presbyterium, zumeist in Verbindung mit einer Grab-

krypta, reiche Raumgruppen angefügt, die sogenann-
ten Außenkrypten 10

.
Diese zeigen schon im 9. Jahr-

hundert ähnliche Staffelformen wie Cluny 11. Die

deutlichste Parallele ist die Conventskirche St. Phili-

bert de Grandlieu (Abb. 2) Hier wurden nach der

Übertragung des Hl. Philibertus in die Krypta des

ursprünglichen Baues an die Apsis im Osten zwischen

836 und 858 an die Hauptapsis fünf gestaffelte und

geostete Altarstellen angebaut, die eine ähnliche

Gruppe bilden wie in Cluny. Der Grundriß von

Cluny II hat sie offenbar zum erstenmal aus bestimm-

ten kultischen Gründen in den Kirchenraum selbst

einbezogen 11
. Cluny II hat also weder einen bereits

vorhandenen Typus der Chorgestaltung einfach über-

nommen, noch hat es ihn aus liturgischen Erwägungen
heraus neu geschaffen. Es hat eine mit den Krypten
verbundene Altargruppe in den neuen Zusammen-

hang des Presbyteriums gestellt und damit auch der

Chorform eine monumentale Gestalt gegeben.
Audi der Bau Wilhelms in Hirsau, St. Peter und Paul,
ist in seinem formalen Bestand durch neue, 1933 bis

1935 von E. Schmidt unternommene Grabungen ge-
klärt worden, deren Veröffentlichung hoffentlich nicht

mehr zu lange auf sich warten lassen wird (Abb. 3).
Zwar war der Grundriß in der allgemeinen Anord-

nung schon bekannt, aber in den Einzelheiten ist der

ursprüngliche Bestand deutlicher wiederhergestellt
worden 12 . Das Langhaus hatte neun Arkaden über

gleichlaufender Säulenfolge, die dreischiffige Vor-

kirche wies einen einfachen Stützenwechsel auf. Das

Chorhaupt war durch drei tiefe Nischen untergeteilt,
die ähnlich wie in Cluny Altäre enthielten. Auch in

den Nebenräumen des Presbyteriums befanden sich

je zwei Altarnischen, was bis zur Grabung nicht

bekannt war. Alle urkundlich erwähnten Ostaltäre

lassen sich in diesen Nischen unterbringen.

2. Chorgrundrisse von St. Philibert (links) und Cluny II (rechts)



131

Der Zusammenhang von St. Peter und Paul mit der

deutschen, besonders der südwestdeutschen Bauweise,
ist mit Recht betont worden ls

. Hirsau schließt sich in

seiner künstlerischen Form an eine ganze Gruppe
westdeutscher Bauten an, die in frühsalischer Zeit in

deutlicher Gegenwendung zur reichen, doppelchöri-
gen, ottonischen Raumgruppierung stehen. Sie be-

tonen den Westeingang, also die eine Richtung zum

Ostaltar hin, bevorzugen die Säule als Stützenform

und das Atrium im Westen. Der früheste Bau dieser

Gruppe ist das 1017 begonnene alte Straßburger
Münster, ein ganz bedeutender Bau, auf dessen

Fundamenten zum Teil auch noch das gotische Mün-

ster errichtet werden konnte. Am herrlichsten aber

vertritt sie die Eigengründung des ersten Saliers, Kon-

rad 11., auf seiner Stammburg Limburg a. d. Hardt.

Hier erscheint wohl zum erstenmal jene kubische

Strenge und Einfachheit des Raumes, die für die früh-

salische Baukunst so charakteristisch ist. Sie muß

schon mit einer Veränderung des geistigen und reli-

giösen Klimas Zusammenhängen, die auf frühe Ein-

wirkungen der cluniazensischen Reform zurückzu-

führen ist. Diese kommen aber noch nicht direkt von

Cluny her. Limburg a. d. Hardt gehört der sogenann-

ten „Lothringischen Mischobservanz" an, die von

Richard von St. Vannes und Poppo von Stablo in die

flämischen und deutschen Klöster getragen wurde 14.
Sie geht auf das hochbedeutsame Kloster Gorze bei

Metz zurück, das aber am Ende des 10. Jahrhunderts
zeitweilig unter dem Einfluß von Cluny gestanden

hatte, mit dem Ergebnis einer Mischobservanz, die

sich in der ganzen Gesinnung der Bauten schon aus-

zudrücken scheint. Diese neue Gesinnung ist aber

noch ein rein künstlerischer Impuls innerhalb der

deutschen Gesamtentwicklung. Er wird in Schwaben

schon vor Hirsau aufgenommen. Man hat den Ein-

druck, daß er dem schwäbischen Wesen besonders

gemäß war. Der Dom in Konstanz zeigt ihn in hoher

Reinheit, mit seinem geraden Chorsdtluß und den

beiden Seitenkammem am Presbyterium auch in der

Raumanordnung Hirsau schon nahestehend. Hirsau

ist ein reines Ergebnis dieser Entwicklung. Die Über-

einstimmungen mit Limburg a. d. Hardt sind so eng,
daß man an eine bewußte Anknüpfung an die früh-

salische Baugesinnung denken muß. Sie schien den

Hirsauem offenbar besonders geeignet, ihren neuen

Willen baukünstlerisch auszudrücken. Aus dieser be-

sonderen Situation heraus wird es verständlich,
warum Hirsau formal so wenig mit Cluny zu tun hat.

Cluny II stand ganz in der französischenEntwicklung.
Es konnte sich einer bestimmten Raumgruppierung,
die schon vorher entstanden war, bedienen und ihr

einen neuen liturgischen Sinn geben. Hirsau mußte in

ein ganz anderes Raumgefüge, das für die neuen

liturgischen Erfordernisse wenigVoraussetzungenbot,
erst eine Reihe baulicher Motive einfügen. So er-

scheint das ganze cluniazensische Programm gleich-
sam abstrakt in das deutsche System übertragen. Es

werden Altarstellen in kleine Nischen am Ende des

Presbyteriums und in den Nebenräumen eingefügt.
Die Nebenräume werden durch Arkaden mit dem

Presbyterium in Korrespondenz gebracht. Die An-

ordnung des Chores mit dem für Cluny typischen
chorus minor wird auch im Baugefüge durch eine

besondereBogenstellung markiert. Es istanzunehmen,
daß der Baumeister von Hirsau Cluny gekannt hat.

3. Grundriß der Kirche St. Peter und Paul in Hirsau



132

Die Anordnung der drei Ostaltäre in Nischen läßt

dies sehr naheliegend erscheinen. Dennoch hat er

Cluny nicht nachgeahmt. Was nämlich eigentlich
cluniazensisch war, die kultische Altaranordnung,
hängt nicht an der Raumform. Cluny hatte sie in

einer ihm zugewachsenen Grundrißform verwirklichen

können. Hirsau tat in gleichem Anspruch dasselbe wie

Cluny und mußte sich gerade deshalb an die deutsche

Entwicklung anschließen. Dies entspricht auch genau

der historischen Rolle Hirsaus. Es hat durch die be-

kannte Mission von Mönchen nach dem burgundi-
schen Reformkloster die Gewohnheiten Clunys 1079

übernommen, sich aber damit keineswegs Cluny
unterstellt. Es handelt sich lediglich um die Über-

tragung der gesamten Verfassung des Klosterlebens.

Hirsau hat bedeutende Anstrengungen gemacht, in

Deutschland eine Stellung zu erwerben, die der Clu-

nys entsprach. Es empfand sich also als eine Parallele

Clunys. Andererseits war die formelle Einführung der

cluniazensischen Gewohnheiten eine so enge und neu-

artige Kontaktnahme mit Cluny, daß dadurch ein

neuer Abschnitt in der deutschen Ordensreform ein-

geleitet wurde. Dies dokumentiert sich auch in der

baukünstlerischen Rolle Hirsaus. Die neuartige Ver-

einigung frühsalischer Raumgesinnung mit clunia-

zensischer Raumanordnung ist ein höchst schöpferi-
scher Akt gewesen, der einen ganz neuen Impuls
bedeutete. Es handelte sich gar nicht darum, einen

fertigen Typ zu übernehmen, sondern jeweils eine

neue künstlerische Einheit zu schaffen. Man kann

deshalb die innere Beziehung dieser beiden Bauten

nicht durch einen einfachen Typenvergleich messen,

ebensowenig wie man eine unmittelbare formale

Filiation dieser neugeschaffenen Einheit erwarten

kann. Sie bildet vielmehr erst die Grundlage für

einen übertragbaren Typus, denn sie hing ja noch

ganz mit der allgemeinen Entwicklung zusammen, aus

der heraus sie geschaffen wurde. Sowohl in Frank-

reich als auch in Deutschland werden deshalb die

Schöpfungsbauten der Reform nicht unmittelbar, son-

dern mittelbar in vielfältiger Vereinfachung und Um-

bildung fortgesetzt.
Die Peter-und-Paulskirche in Hirsau ist deshalb eben-

sogut ein Endpunkt vorausgegangener Bestrebungen
wie ein neuer Anfang. Schon ihr Einfluß im engeren

Umkreis um Hirsau, in Schaffhausen oder in Zwie-

falten, läßt erkennen, daß man noch nicht an einen

festgelegten Typ, sondern an eine freie Fortsetzung
der gesamten Raumidee dachte. Erst in einem etwas

späteren Zeitpunkt, kurz nach 1100 hat sich dann ein

wirklicher, nun auch übertragbarer Typus heraus-

gebildet, in einem Vorgang, der in Parallelität und

wohl auch in direktem Zusammenhang mit der fran-

zösischen Entwicklung steht.
Eine besondere Rolle kommt in dieser Beziehung dem

Kloster Alpirsbach zu. Alpirsbach ist nicht ursprüng-
lich eine Filiation von Hirsau, sondern von St. Blasien.

Dieses war bekanntlich in Schwaben der zweite be-

deutende Mittelpunkt der Reform. Es hatte sich aber

nicht direkt an Cluny gewandt, wie Hirsau, sondern

an eine der ihm „assoziierten Mächte", an das pie-
montesische Kloster Fruktuaria. Dieses Kloster war

die Mustergründung des Wilhelm von Dijon, der

einen eigenen Klosterverband mit selbständiger Ob-

servanz gegründet hatte, dessen Bedeutung in man-

chen Teilen Mitteleuropas die von Cluny übertraf.

Die von Wilhelm von Dijon stammenden Consue-

tudines lehnen sich zwar eng an Cluny an, legen je-
doch den Hauptakzent nicht so sehr auf liturgische,
sondern auf organisatorische Strenge und Intensität.

Die Fruktuaria-Reform hat deshalb auch keinen

neuen Typus ausgebildet, sondern die cluniazensi-

schen Grundrisse in vereinfachter Form weiter ver-

breitet. Alpirsbach gehörte also zunächst der Obser-

vanz von Fruktuaria an 15
. Der Bau, der in seinen

Ostteilen kurz vor 1100 begonnen worden ist, ist

wohl einer der interessantesten der deutschen Kloster-

reform. Die Ostteile, das Langhaus und die Vor-

kirche gehören verschiedenen, aber unmittelbar auf-

einanderfolgenden Bauperioden an. Ein sicher hir-

sauischer Einfluß ist im Langhaus mit seinen Würfel-

kapitellen und dem ausgesonderten Chorus minor

festzustellen, wohl entsprechend dem Auftreten hir-

sauischer Äbte in Alpirsbach nach 1117. Von beson-

derer Eigenart sind jedoch die Ostteile. Das drei-

schiffige Presbyterium endigt im Unterschied zu Hir-

sau in drei Apsiden. Die mittlere Apsis wird durch

drei gestaffelte Altarnischen ausgefüllt. Sie repräsen-
tieren das cluniazensische Altarprogramm, und wie

in Cluny werden sie einer halbrunden Apsis einge-

fügt, aber nicht in radialer, sondern in achsialer An-

ordnung. Dieser Zusammenhang ist seit der Aus-

grabung von Cluny deutlich. Er ist in Alpirsbach nur

von dorther erklärbar. Dafür sprechen auch bauliche

Einzelheiten. Die Strebepfeiler der gotischen Erneue-

rung des oberen Teiles der Apsis in Alpirsbach ruht

auf Säulen, die auch dieser Zeit angehören, aber noch

romanische Basen und Sockel haben 16
. Es ist kaum

anzunehmen, daß der gotische Baumeister sich eines

so umständlichen Motivs bedient hätte, ohne dazu



133

gezwungen gewesen zu sein. Sicherlich hat auch die

ganze romanische Apsis eine solche Säulengliederung
gehabt und stünde damit in einem unmittelbaren Zu-

sammenhang ähnlicher Gliederungen an den Apsiden
burgundischer Bauten. Die noch erhaltenen Teile des

mit Alpirsbach ziemlich genau gleichzeitigen Cluny 111

weisen solche Säulenstellungen auf. Alpirsbach steht

also anders als Hirsau im direkten Einflußbereich

Frankreichs. Es übernimmt von dorther das drei-

schiffige Presbyterium mit Dreiapsidengruppe und

wahrscheinlich auch die Osttürme. Von besonderer

Wichtigkeit scheint jedoch die Verbindung dieses

cluniazensischen Chortypus mit einem Langhaus hir-

sauischer Art gewesen zu sein. Vom 12. Jahrhundert

an wird dieser neue Grundriß, jetzt aber als fest-

gelegter Typus in den Klöstern der Ordensreform

aller Strömungen verbreitet. Hirsau hat mit seinem

großartigenkünstlerischen Impuls an seiner Schaffung
wesentlichen Anteil gehabt.

1 M. Eimer, über die sog. Hirsauer Bauschule. Blätter für

Württembergische Kirchengeschichte. Jahrg. 41, 1937,
S. 1 ff. - M. Eimer, Zum schwäbischen Kirchenbau im

Mittelalter. Zeitschr. f. Württembergische Landes-

geschichte. Jahrg. 8, 1944-1948, S. 217 ff. - W. B. Hoff-

mann, Hirsau und die „Hirsauer Bauschule". München
1950. - 2 G. Dehio und G. Bezold, Die kirchliche Bau-

kunst des Abendlandes. l.Bd. Stuttgart 1894-1901. -

G. Dehio, Geschichte der deutschen Kunst. l.Bd. Berlin
1919. -

3 C. H. Baer, Die Hirsauer Bauschule. Freiburg
i. Br. 1897. - A. Dehlinger, Die Ordensgesetzgebung der

Benediktiner und ihre Auswirkung auf die Grundriß-

gestaltung des benediktinischen Klosterbaues in Deutsch-

land unter bes. Berücksichtigung der Reform von Hirsau.
Dresden 1936. Diss. - 4 K. Conant, The third church at

Cluny. Medieval studies in Mempry of A. Kingsley-Por-

ter, Vol. 11, Cambridge 1939. -

5 L. Schürenberg, Der

Anteil der südwestdeutschen Architektur an der Aus-

bildung des salischen Stils. Zeitschr. f. Kunstgeschichte,
1939, S. 249 ff. - 8 W. Schorn und A. Verbeck, Die Kirche
St. Georg in Köln. Berlin 1940, S. 142 ff. -

7 Hoffmann,
a. a. 0., S. 122. -

8 J. Evans, The Romanesque Architec-
ture of the Order of Cluny. Cambridge 1938.-E. Lefevre-

Pontalis, Les Plans des Eglises Romanes Benedictines.
Bulletin Monumental. Jahrg. 1912, S. 439 ff. - 9 K. Mett-

ler, Die zweite Kirche in Cluny und die Kirchen in Hirsau

nach den Gewohnheiten des 11. Jahrhunderts. Zeitschr.
f. Geschichte d. Architektur. Jahrg. 111, 1909-1910, S. 273

bis 286 und Jahrg. IV, 1910-1911, S. 1-16. Mettler hat in

ausgezeichneter Weise aus den Consuetudines das Vor-
handensein bestimmter Raumteile in Cluny bewiesen. In

diesen Quellen werden diese Raumteile jedoch nur vor-

ausgesetzt, es werden aber keine Forderungen nach be-
stimmten Räumen aufgestellt. - 10 A. Verbeck, Die

Außenkrypta. Zeitschr. f. Kunstgeschichte. 1950, S. 74 ff.
-

11 über die Frage der Entstehung der cluniazensischen

Chorgrundrisse und das Problem der deutschen Reform-
ordensbaukunst erscheint demnächst eine ausführlichere
Arbeit des Verfassers. - 12 Der Grundriß nach den Er-

gebnissen der Ausgrabung wurde von E. Schmidt freund-
lichst zur Verfügung gestellt. Die umstrittene Bau-

geschichte der St.-Aurelius-Kirche in Hirsau konnte hier
außer Betracht bleiben, da der Bau erst nachträglich für
die Bedürfnisse der Hirsauer Reform umgebaut wurde. -

13 Baer, a. a. 0., S. 14, und neuerdings ausführlich:
Hoffmann, a. a. 0., S. 23. -

14 K. Hallinger, Gorze-

Cluny. Bd. 1 und 2. Studien zu den monastiscnen Lebens-
formen und Gegensätzen im Hochmittelalter. Studia An-
selmiana. Fase. XXII-XXIII. Rom 1950. Hier eine Klä-

rung der verschiedenen Strömungen der Klosterreform
innerhalb Deutschlands auf neuer Grundlage. -

15 Auf
die Bedeutung der Gründung Alpirsbachs von St. Blasien
her für die Baugeschichte dieser Kirche hat zuerst M. Ei-
mer aufmerksam gemacht, jedoch daraus den falschen
Schluß einer Abhängigkeit von Alpirsbach von italieni-
schen Bauten gezogen. - M. Eimer, Zum schwäbischen
Kirchenbau des Mittelalters. Zeitschr. f. Württember-
gische Landesgeschichte. Jahrg. 8, S. 217 ff. -

18 G. Fehl-

eisen, Die Bauten des Klosters Alpirsbach. Beiträge zur

Kulturgeschichte des Mittelalters. Bd. 39. Leipzig 1929.

Hirsau — Kloster und Schloß im 17. Jahrhundert

Von Karl Greiner

Zunächst über das S. 1 34 erstmals veröffentlichte Bild

einige erläuternde Worte. Das Original entdeckte vor

etwa dreißig Jahren der heute emeritierte Professor

Dr. Hans Christ (während seiner früheren Tätigkeit
in Stuttgart) auf dem Zinnsarkophag des Herzogs
Wilhelm Ludwig von Württemberg in der Stuttgarter
Stiftskirche. Die Kopie wurde im Abklatschverfahren

fachmännisch gewonnen. Professor Christ hat mich

ermächtigt, die bisher unterbliebene Veröffentlichung
an geeigneter Stelle nachzuholen.

Bei der Betrachtung des Bildes ist zu beachten, daß der

Künstler, unabhängig von seinem eigentlichen Motiv,

im Vordergrund einige symbolische und dekorative

Gegenstände angebracht hat. Deutlich erkennbar ist

gegenüber dem Westflügel des Schlosses das Bild einer

Sanduhr (Sinnbild des Todes).
Es dürfte allgemein bekannt sein, daß Herzog Wil-

helm Ludwig von Württemberg in seinem Hirsauer

Schloß verstorben ist. Im Anhang zum ältesten hiesi-

gen Kirchenbuch lesen wir darüber: „Den 23. Juniiao.
1677. Nachdem Ihre durchl. Herzog Wilhelm Ludwig

sampt dero fürstl. Gemahlin und zimlichem Hofstaat
alhier im Closter der Sauerbronnen Cur sich bedient

und jedermann über Dero Durchl. Wohlgehaben und


