
88

Schnittpunkt der Konfessionen

Ein Beitrag zur Tübinger Theologie des 19. Jahrhunderts

Von Ernst Müller

Fast dreihundert Jahre war die vom Grafen Eber-
hard am Ende des Mittelalters gegründete Hochschule

ausschließlich Verkünderin des reformatorischen Ge-

dankengutes in allen seinen Entwicklungsstufen. Die

herzoglichen Beamten, ob sie Mediziner oder Juri-

sten, Lehrer oder Diener der Kirche waren, hatten

sich beim Amtsantritt auf die Konkordienformel von

1580 verpflichten müssen. Durch den Erlaß König
Wilhelms I. vom 25. Oktober 1817 wurde eine ka-

tholisch-theologische Fakultät mit den gleichen Rech-

ten wie die anderen Fakultäten errichtet. Gleichzeitig
bestimmte der Staat das frühere Collegium illustre

zur Ausbildungsstätte für katholische Internatszög-
linge und stellte so die Parität zum königlichen Sti-

pendium, dem evangelischen Stift her. Damit waren

die Voraussetzungen für einen theologischen Wett-

streit der beiden Kirchen und ihrer wissenschaftlichen

Vertreter gegeben. Der protestantische Glaube hatte

kein Privileg mehr, der allein rechtsgültige im Staat

Württemberg zu sein. Der Staat schützte in gleicher
Weise die Lehre und die Kirche beider Konfessionen.

Das Odium einer irrigen Papistenreligion verlor seine

polemische Wirkung, die sie in den dogmatischen
Lehrbüchern der Tübinger Professoren jahrhunderte-
lang ausgeübt hatte. Den evangelischen Studierenden

war es gestattet, Vorlesungen bei den Katholiken zu

hören, und die Lehrerschaft der katholischen Fakul-

tät las der Gesamtheit der Studierenden öffentliche

Kollegs.
Mit dem Erscheinen von Johann Adam Möhlers weit-

läufigem Opus „Symbolik, oder Darstellung der dog-
matischen Gegensätze der Katholiken und Protestan-

ten nach ihren öffentlichen Bekenntnisschriften" im

Jahre 1832 war die evangelische Fakultät aufgefor-
dert, die protestantische Lehre zu verteidigen. Ferdi-

nand Christian Baur, das Haupt der „Tübinger
Schule", verfaßte eine ebenso weitgespannte Gegen-
schrift.

Ich will versuchen unter Absehung des heutigen Stan-

des der theologischen Forschung, also rein geistes-
wissenschaftlich einige der wichtigsten Kontroversen

beider Schriften als einen Beitrag zur Theologie des

von Schleiermacher und Hegel beherrschten theolo-

gischen Denkens jener Epoche darzulegen.
Möhler und Baur sind sich einig, daß es für die Sache

des Christentums förderlich sei, die bestehenden

Glaubensunterschiede nicht zu verwischen oder in

einer verschwommenen una sancta-Vorstellung unter-

gehen zu lassen, sondern so scharf wie möglich zu

profilieren. In der Methode aber unterscheidet sich

Baur gleich zu Beginn von Möhler. Er erweist sich als

der methodisch Stärkere, dem kein Widerspruch ent-

geht, in den sich sein Kontrahent verfangen hatte,
der vor allem gegen jede Art von Mystizismus und

moralisierende Expektorationen das scharfe Schwert

des wissenschaftlichen Denkens zückt.

Weder ein religiöses noch ein polemisches Interesse,
weder der Samen der Märtyrer oder der Sieg des

Lichtes über die Finsternis, weder die bloße Aufzäh-

lung einer Menge von Tatsachen noch ein selbst kon-

struiertes Urevangelium können zum letzten Ver-

ständnis der Wahrheit und der Tiefe der Lehrsätze

beitragen oder sie in ihrer gemeinten Tiefe verstehen.

Gegen Möhler, der von absoluten Größen und Wahr-

heiten der Kirche ausgeht, und an ihnen den Irrtum

der reformatorischen Dogmen feststellt und ablehnt,
faßt Baur das Dogma als einen Prozeß, als eine

Werdensmöglichkeit auf. Alle Veränderungen, Ge-

gensätze und Unterschiede in den Lehrmeinungen
etwa von der Reformation ab sind nicht gegen den

katholischen Lehrbegriff polemisch zu verwenden,
sondern als organische Teile des Ganzen auf ihren

Wahrheitsgehalt hin zu untersuchen, um sie der Idee

der Kirche sinnvoll dienstbar zu machen.

Das ist in der Tat die Methode, die zum mindesten

seit Schleiermacher im 19. Jahrhundert als protestan-
tisch gegolten hat. Es ist die Rückführung der theo-

logischen Arbeit auf die Anthropologie oder mit

Schleiermacher auf das christliche Bewußtsein. Aber

dasselbe Anliegen sprach auch Möhler in seiner Vor-

rede aus. Auch er versucht den einseitigen Rationalis-

mus, Naturalismus und die protestantische Ortho-

doxie hinter sich zu lassen und das gegenwärtige

Bewußtsein, das „Menschliche am Christentum" zum

Prinzip zu erheben.

Freilich gerät er mit Baur sofort in den schärfsten

Konflikt, wenn er behauptet, daß die katholische

Wahrheit ein für alle mal die. einzig mögliche Syn-
these sei, die Aufklärung und Orthodoxie überwinden

und der Einseitigkeit überführen könne.



89

Da die Vernunft etwas Sachliches ist und auf die

Sache selbst abzielt, macht Baur seinen Kontrahenten

auf eine Mißachtung der Vernunft aufmerksam,
wenn Möhler die These verficht, alle reformatorischen

Lehrsätze seien rein subjektive und daher willkür-
liche Schöpfungen von Menschen. Das katholische

Dogma dagegen habe keine Theologen zu Urhebern,
sondern die Kirche als überpersönliche Größe. Die

Reformatoren hätten sich gleichsam als kleine

Christusse gebärdet und sich auf eigene Faust eine

Erlösungstheorie vorgemacht. Wäre Möhlers These

richtig, dann wäre allerdings der Lehrsatz nichts als

bloßes Erzeugnis der ketzerischen Selbstsucht. Mit

gleichem Recht könnte man die Dogmenbildung der

alten Kirche auf die Subjektivität der Kirchenväter

zurückführen, ja man müßte das sogar tun, will man

die gleiche methodische Vernunft in der alten wie der

neuen Kirche als wirksam annehmen, entgegnet Baur.

Menschenwerk ist alles Dogma. Subjektivität bei den

katholischen Dogmen zu leugnen, heißt eine petitio

principii begehen und den Standpunkt der christlich

erleuchteten Vernunft verlassen. Damit weist Baur

Möhlers zweite These zurück, daß der Grundsatz

der Reformatoren, nur die Autorität der Schrift an-

zuerkennen, ein grundloses Vorgeben sei. Bestimmt

das Symbol eine für den Glauben gültige allgemeine
und objektive Wahrheit, dann müßte zuerst unter-

sucht werden, ob der katholische Traditionsbegriff
ein sicheres Kriterium darbietet, Allgemeines vom

Besonderen zu unterscheiden. Anerkennt man aber
die Tradition als gleichwichtige Autorität wie die

Schrift, was Baur auch tut, dann ist es nicht mehr er-

laubt, den Reformatoren die Beschränkung auf die

Schrift zum Vorwurf zu machen. Jedem ist vom

Standpunkt der Vernunft aus das Seinige zu lassen.

An Gründen für die alleinige Autorität der Schrift
hat es den Reformatoren nicht gemangelt. Das prote-
stantische Symbol ist auf die Schrift gegründet und

daher genau so objektiv wie das katholische. Die

Schrift gilt den Protestanten als norma normans für

die norma normata der Symbole. Im Symbol drückt

sich nicht eine inspirierte Persönlichkeit aus, ob sie

nun Luther oder Augustin heißt, sondern eine aus

der Schrift gewonnene biblische Wahrheit. Es ist

auch schwer einzusehen, inwiefern das Wirken des

Geistes bloß auf das apostolische Zeitalter hätte be-

schränkt sein sollen. In der Verfechtung des Tradi-

tionsbegriffes hat in der Tat die katholische Kirche

ein Schwert in der Hand, das den weit traditions-

loseren Protestanten manche Wunden schlagen
kann.

Greifen wir aus der Fülle der Kontroversen die Lehre

von der Erbsünde und der Natur des Menschen

heraus. Möhler sagt, Luther habe dem Menschen

post lapsum Adae alle Anstrengungen, das Gute zu

tun, und alle natürlichen Fähigkeiten, Gott zu ver-

trauen, abgesprochen. Der Mensch sei radikal in die

Erbsünde hineingeboren, seine Ebenbildlichkeit sei

Collegium illustre in Tübingen. Kupferstich von Ditzinger nach Neyffer, um 1607



90

ihm mit der Wurzel ausgerissen. Luthers Erbsünden-

lehre sei deshalb gnostisch und manichäisch und eine

offenbare Irrlehre. Der Mensch ähnle in dieser Lehre

mehr dem Tier und dem Teufel als seinem Schöpfer.
Die Folge davon sei, daß der Mensch ohne freien

Willen immer nur die Werke des Teufels tun müsse,
nie das Gefühl einer Schuld, ja nicht einmal das Ge-

fühl seiner Sündhaftigkeit haben könne. „Er mag

rasen, er mag wüten und zerstören, aber seine Hand-

lungsweise wird nicht anders als die eines wilden

Tieres" (Möhler). Baur stellt fest, daß eine solche

Auslegung der Erbsünde, wie sie hier Luther zuge-
dacht ist, weder jemals in der katholischen Kirche

noch in der reformatorischen gewagt worden sei.

Die Möhlersche Darlegung stehe einzig da. Im refor-

matorischen Symbol wird lediglich behauptet: Die

Erbsünde vernichtet nicht die natürliche Vernunft,
die capacitas, die aptitudo, die jusititia civilis zu er-

langen, aber sie genügt nicht, um Gott so zu lieben, wie

der Mensch ihn lieben sollte. Die Vernunft kann nicht

auf die res spirituales et divinas angewendet werden.

Im weltlichen Umkreis betätigt sich nach reformato-

rischer Lehre die Vernunft so vollkommen wie es

auch das katholische Dogma will, aber der Mensch

kann sich mit ihr nicht in die Sphäre der geistlichen
und göttlichen Dinge erheben; das aber ist nach Baur

die Erhebung in die höhere Potenz des christlich ver-

standenen Geistes. Er wirft Möhler deswegen mit der

Sprache Schellings und Hegels eine Begriffsverwirrung
vor. Wenn Möhler mit Luther dem Menschen jeden
natürlichen Geist und jede Geisttätigkeit abspricht,
dann hat er die unbestritten qualitative Geistminde-

rung des gefallenen Menschen mit einem völlig un-

richtigen quantitativen Geistverlust identifiziert.

Hätte er recht, dann könnte einem so vertierten

Menschen auch keine Erlösung zuteil werden.

Das Böse, so legt Baur die lutherische Erbsünde aus,

ist nicht als eine unverdrängbare Substanz in den

gefallenen Menschen gelegt; wäre dem so, hätte

Möhlers Tadel Gültigkeit, der Mensch wäre ein

Werkzeug des manichäischen Bösen. Aber dagegen
steht die Konkordienformel, die sich gegen den Vor-

wurf des Manichäismus schützt. Auch Luther nennt

die Sünde keine substantia, nur eine essentia, was

nicht das gleiche ist. Gewiß - der gefallene Mensch

steht im Stande der Sündhaftigkeit, es ist sein natür-

licher Stand, denn nur so kann er in den Stand der

Wiedergeburt, der Erlösung kommen und der Gnade

teilhaftig werden. Wobei freilich die Wiederherstel-

lung des Menschen in den Stand der justitia originalis
nicht durch einen übernatürlichen Akt verwirklicht

wird, wie Möhler will, sondern in der Natur des

Menschen selbst stattfindet. Denn der Mensch hat

post lapsum nicht seine ihm geschenkte Übernatur

verloren, er bleibt auch im Stand der Wiederherstel-

lung derselbe Mensch mit derselben Natur, der seine

Pflichten und Aufgaben in der Welt verwirklicht.

Die Sünde ist nicht zu verwechseln mit der sinnlichen

oder charakterlichen Natur des Menschen, die immer

dieselbe individuell-geschichtliche bleibt und teils aus

den Erbanlagen, teils aus der Erziehung geformt und

für den Dienst an der Welt ertüchtigt wird. Baur er-

weist sich als ein guter Hegel-Schüler, wenn er das

Böse oder die Sünde als den Zustand „der nackten

Endlichkeit, der (aller höheren Potenzen) entblößten,
auf sich beschränkten, sich selbst überlassenen Natur"

definiert. Damit nähert sich Baur aber der von Möhler

gelehrten und mit der altkirchlichen übereinstim-

menden Auffassung vom Menschen, die unter dem

Namen des Pelagianismus dogmatische Streitigkeiten
seit Augustin entfesselt hat. Er weicht nur in der

Lehre von der Übernatur von Möhler ab und be-

hauptet, um seine protestantische „Würde des Men-

schen" zu retten, ein Zusammenfallen des Göttlichen

und Menschlichen im Menschen selbst, wobei freilich
der Unterschied des Menschlichen und Göttlichen

Ferdinand Christian Baur

geboren 1792 in Schmiden, gestorben 1860 in Tübingen



91

trotz der Einheit nicht aufgehoben sein soll. Damit

ist dem Menschen dann auch mehr mitgegeben und

aufgegeben als die Lehre von der bloßen Ebenbild-
lichkeit ausdrücken kann. Mit dieser Auffassung kann

Baur dann mühelos Möhlers These widerlegen, daß

die Reformatoren durch die Leugnung des freien

Willens im Menschen Gott zum Urheber des Bösen

und den Menschen zum Tier ohne sittliche Entschei-

dungsfähigkeit gemacht haben.

Wie aber könnte der gute, heilige Gott zum Bösen

antreiben? Wie überhaupt kann das Böse in die Welt

kommen, da Gott nur gut gedacht werden kann?

Wir stehen vor der Lehre vom Teufel als dem Wider-

sacher Gottes. Es ist der gnostische Dualismus der

Zweiweltentheorie, die in solcher Problematik ange-
schnitten wird. Gegen Möhler werden zunächst die

scharfen Sätze der Konkordienformel und ihre abso-

lute Verwerfung der calvinischen Prädestinations-

lehre
— Calvins finstere Herrschaft sagt Möhler, sei

im modernen Protestantismus Gott sei Dank schon

gebrochen — ins Feld geführt. Damit liege es klar am

Tage, daß die Reformatoren mit der Lehre von der

Freiheit stehen und fallen, auch die Teufelslehre nur

als Teil der Gotteslehre verstanden werden darf.

Wer nicht selig werden will, braucht es nicht zu

wollen. Der Mensch hat die freie Wahl der Entschei-

dung. Der Gott widerstrebende Wille gehört eben

so zur Natur des Menschen wie seine Hingabe an

den Schöpfer, dem er alles verdankt. Der Teufel

herrscht nicht wirklich, nur scheinbar und muß ab-

fahren, sobald es Gott will. Baur definiert das liberum

arbitrium als ein aequilibrium, eine völlige Indifferenz

wie bei einer Waage, die nach der einen oder anderen

Seite ausschlagen kann. Das heißt, der Mensch steht

stets auf dem Sprung zum Guten oder zum Bösen.

Das eine hat so wenig Übergewicht wie das andere.

Bei der Auslegung des servum arbitrium Luthers

hilft er sich so, daß, wenn Gottes omnipotentia im

Bösen wie im Guten wirkt, Gott dennoch nicht für

das Böse verantwortlich gemacht werden kann, weil

das Böse das Endliche, Nichtige sowohl in der Welt-

geschichte als auch im Menschen ist, und daher gar

kein Betätigungsfeld für Gott sein kann. „Gott wirkt

zwar in den Bösen, aber nicht sofern sie böse sind."

Eine ähnliche Vermittlungsaktion entwickelt Baur der

katholischen Lehre von der Rechtfertigung gegen-
über. Er stellt zunächst die Differenzen fest: Möhler

sieht das Wesen der Rechtfertigung in der Heiligung,
die Reformatoren in der Sündenvergebung. Daraus

ergibt sich: die Rechtfertigung ist im Katholizismus

nie etwas völlig Abgeschlossenes und Fertiges, wäh-

rend die protestantische Sündenvergebung ein ein-

maliger Aktus ist, der das Verhältnis des Menschen
zur rechtfertigenden Gnade für immer festlegt.
Möhler behauptet, nach Luthers Erbsündelehre ver-

halte sich der Mensch bei der Rechtfertigung bloß

passiv; er tue nur so, als ob ihm die Sünden ver-

geben seien, er bleibe nach wie vor sündig. Gott

könne die Sünde dem radikal verderbten Menschen

gar nicht anrechnen, denn sie sei notwendig. Diesen

Vorwurf widerlegt Baur damit, daß er die Heiligung
als eine relative, keine absolute auffaßt; der Mensch

zweifelt zwar nicht an der Wirkung der Rechtferti-

gung, aber sein Verhältnis zu Gott wird durch sie

nicht passiv und beruhigt, seine Gewißheit nicht ab-

solut, weil er die Befreiung von Sündenschuld nicht,
wie der Katholik, mit der Heiligung begründet. In

diesem Zusammenhang wirft Baur Möhler die bloße

Intellektualität des Glaubensbegriffes im Katholizis-

mus vor. Die katholische Glaubensauffassung wende

sich an die Erkenntniskräfte des Menschen, die

protestantische Auffassung vom Glauben aber stelle

den ganzen Menschen und sein seelisches Vermögen
in Rechnung. Im Protestantismus sei Glaube das be-

seligende innerste Prinzip, der Mittelpunkt, von dem

alle willentlichen und geistigen Tätigkeiten ausgehen.
Baur will auch hier wieder einen Vermittlungsbeweis
gegen den Katholizismus führen: Der Katholik läßt

den Glauben von der Intelligenz aus über das Ge-

fühlsleben in den Willen eindringen. Erkenntnis und

Wille stünden sich abstrakt gegenüber, eine Ver-

mittlung fehle, diese sei aber die in der Tiefe des

Gemüts liegende spekulativ gewonnene Einheit von

Verstand und Wille. In dieser Einheitstiefe sei erst

der Mensch ganz er selbst, Wesen und Sein fallen

zusammen. Daraus rühre das protestantische Selbst-

bewußtsein, in dem die Sünde die eigene Nichtigkeit
vor Gott und die Würde der Gotteilhaberschaft

mitgesetzt sind. Dem katholischen Glauben fehlte

diese Einheit und daher auch das tiefere Bewußtsein

der Sünde, was sich in den Lehrsätzen des Triden-

tinums von der Rechtfertigung niedergeschlagen hat.

Die Differenzen zwischen dem katholischen und dem

protestantischen Glauben sind unauflösbar, sie wur-

zeln im Wesen der beiden Glaubenssysteme, im

Wesen dessen, was der Protestantismus vom Men-

schen fordert und wie er ihn in einer angespannten
Versittlichung gegen das Böse begrenzt. Das „sola
fide" Luthers erklärt Möhler für eine Fälschung; im

Text heiße es nur „fide". Daher rührt dann nach

Möhler die protestantische Irrlehre von der Unver-

dienstlichkeit der Werke. Auch hier versucht Baur

zu vermitteln. Beide Glaubenslehren sind sich einig,
daß den Werken ein sittlicher Wert zukommt, wobei



92

es nicht viel Unterschied macht, ob man die Werke

als Früchte des Glaubens oder als Taten der Liebe

(Katholizismus) ansieht. Darum ist Baur gegen
Möhlers Thesen, daß dem Protestanten, der die

Heiligung nicht zum Grundprinzip der Rechtfertigung
macht, das Tun von Gott wohlgefälligen Werken

schlechthin verwehrt sei, aufs äußerste befremdet.

Gänzlich abweisend ist er auch gegen Möhlers These,
der protestantischen Lehre fehle das Erhabenste der

christlichen Sittenlehre, die Lehre von den Opera

superrogationis, von Werken, die mehr als genügen.
Es ist selbstverständlich, daß eine protestantische
Lehre, die dem Glauben eine solche Realität zuweist,
auch für die Realität der guten Werke nicht blind

sein kann. Glaube und Werk sind im Protestantis-

mus eine Einheit, das eine und das andere. Wenn

die Verdienstlichkeit der Werke im Protestantismus

geleugnet wird, dann nur darum, weil auch das voll-

kommenste Werk, die beste Liebestat in völliger
Unangemessenheit steht, Gott, dem Schenker der

Rechtfertigung damit imponieren zu können, aber

auch unangemessen ist zum sittlichen Anspruch
selbst, der mit einer gestuften Bewertung von Lei-

stungen nie befriedigt werden kann. Auch der Ge-

rechtfertigte bleibt in seinem neuen Stand in der-

selben Distanz zu Gott, er ist nichts Besseres und

Heiligeres geworden dem Nichtgerechtfertigten
gegenüber, so daß er nun plötzlich gute Werke tun

konnte, während er vorher nur dem Teufel diente.

Auch der Wiedergeborene ist Sünder und kann das

Gesetz nicht erfüllen, ist den Anstrengungen nicht

enthoben, ständig zu fallen und im Fall wieder

kraftvoll aufzusteigen, sich selbst zu verbessern in

einem unabschließbaren Prozeß. Eine auch nur

approximative Annäherung an die Unsündlichkeit, ja
an Christus selbst, ist dem Protestanten verwehrt,
während der Katholik eine vollkommene Konformi-

tät mit dem Sittengesetz erreichen kann. Die Sitten-

lehre der Katholiken ist statisch, die protestantische
dynamisch. Für den Protestanten stehen alle seine

Handlungen, die er tut, unter der Pflicht, die ihm

gebietet, darum kann es für ihn keine überverdienst-

lichen Werke geben, die doch nur voraussetzen, daß

es eine Lebenssphäre gibt, in der die Pflicht dem

Menschen nicht gebietet.
In der Lehre von den Sakramenten bestreitet Möhler,
daß der Protestantismus überhaupt echte Sakramente

kenne. Ein Sakrament ist wirkungslos, wenn man,

wie es der Protestantismus tut, das Opus operatum
nicht anerkennt. Das Opus operatum sagt, daß der

Mensch beim Empfang der Sakramente sich so der

göttlichen Tätigkeit hingibt und ihrer gewiß wird,

daß er nicht bloß passiv einfach empfängt, sondern

dabei selbst empfänglich sein muß. Wenn die Refor-

matoren schon keine Heiligung etwa im Abendmahl

zulassen, so sei es nur folgerichtig, argumentiert
Möhler, wenn sie auch die Sakramente nicht als ob-

jektiv wirkende Gnadenmittel betrachten, die den

Menschen heiligen, sondern sie bloß als Beruhigungs-
trost verstanden wissen wollen. Das protestantische
Sakrament habe lediglich die Aufgabe, den subjek-
tiven Zustand der Furcht, die Sünden könnten viel-

leicht nicht vergeben werden, zu vertreiben. Wenn

man die Wirkung des Christentums allein auf die

Rechtfertigung konzentriere, dann sei es nur folge-

richtig, wenn man die Gnadenmittel entbehren wolle.

Baur entgegnet: Es ist nicht richtig, daß das opus

operatum bei den Protestanten fehlt, wenn darunter

die objektive vom Glauben des Menschen unab-

hängige Wirkung der Sakramente verstanden wird

und der Katholizismus den Glauben beim Empfang
der Sakramente nicht ausschließt. Dennoch hängt
beim Protestanten die Wirkung des Sakramentes in

völlig anderer Weise als beim Katholiken vom Glau-
ben ab. Eine bloße Disposition, ein bloßes Nicht-

widerstreben genügt hier nicht. Die vom Katholizis-

mus geforderte Empfänglichkeit für die sakramentale

Gnade darf kein Minimum sein, vielmehr muß die

Subjektivität so stark wie möglich an die Objektivi-
tät hingegeben sein. Die Sakramente sind nicht bloß

wie ein Unterpfand des Glaubens an die Sünden-

vergebung, sondern die wahre Anwesenheit des

Christus in Wein und Brot (Luther). Und darum

bewirken sie nicht bloß die Vertreibung eines Furcht-

zustandes, sondern teilen durch die heiligende Gnade

eine das geistliche Leben weckende und erneuernde

göttliche Kraft mit. Aber gegen den Katholizismus

spricht Baur den Sakramenten, wie sie im Protestan-

tismus gespendet werden, jede Art von magischer
Wirkung ab; im Grunde, meinte er, seien Sakra-

mente nur Zeichen für den inneren geistigen Akt des

Empfangenden.
Möhler bringt die Reduzierung der Siebenzahl der

Sakramente, wie sie vom katholischen Traditions-

begriff gefordert werden müssen, auf die Zweizahl

(Abendmahl und Taufe) bei den Protestanten in eine

kausale Verbindung mit dem von ihm heraus-

gestellten Gesichtspunkt, daß für Luther das Sakra-

ment bloß auf die Sündenvergebung beschränkt ist.

Die Sakramente sind auch für den Wiedergeborenen,
den echt Gläubigen und den schon gottgeweihten
Menschen da. Sie umschließen systematisch den

ganzen Lebenslauf des christlichen Menschen. Sie

sind für den irdischen Menschen Sinnbilder der gött-



93

liehen Kraft des himmlischen Lebens, stärkster Aus-

druck der Lebensgemeinschaft mit Christus. Baur

lehnt eine solche an sich ideale Begründung ab. Die

Reformatoren veranlaßte die Autorität der Schrift,
bloß zwei Sakramente gelten zu lassen. Nicht das

fromme Gefühl, die Harmonie des zyklischen Den-

kens durfte ihnen maßgebend sein, sondern allein

„die nackte evangelische Wahrheit". Im übrigen be-

handelt Möhler besonders die Taufe, die Buße und

das Sakrament des Altars. Seiner Begründung der

Taufe als „einem besiegelten Ablaßbrief für das

ganze Leben" stimmt Baur zu. Folgerichtig ist dann

die Buße das Sakrament der Wiederanknüpfung der

durch, die Sünde abgebrochenen Gemeinschaft mit

Gott. Baur weist aber Möhler auf die protestantische
Lehre von der Erbsünde, die nichts anderes behaup-
tet hat, als daß auch der aus dem Wasser und Geist

Wiedergeborene in Sünden weiterlebt und darum

der Buße bedarf. Daraus erhellt, daß die Protestanten

die Buße als Sakrament nicht anerkennen können.
Im Sündenstand, ist ihre Lehre, verliert der Mensch

nie ganz den durch die Taufe erhaltenen Gnaden-

stand, die Verbindung mit Christus; und umgekehrt
bedingt der Gnadenstand nicht den gänzlichen Ver-

lust des Sündenstandes. Darum kann die Buße für

sie kein Sakrament sein, da sonst die Taufe wieder-

holt werden müßte. So die spekulative Erläuterung
Baurs. Der Katholik erläutert die Buße durch die drei

Momente der Reue, Beichte und Genugtuung. Die

Protestanten kennen nur die Reue und den Glauben,
also die unterste Stufe der Buße in der Form der

conscientiae terrores. Das aber, meint Möhler, zeige,
daß die Protestanten keine wahre sittliche Vorstel-

lung vom Sündenschmerz kennen, denn eine solche

contritio sei roh und werde durch äußere Vorstellun-

gen wie etwa der Höllenqualen und anderer Schreck-

nisse im Menschen künstlich erzeugt. Die vollkom-

mene Reue komme nicht aus der Furcht vor der gött-
lichen Strafe, sondern aus der unendlichen Liebe zu

Gott und einem tiefen Abscheu vor der Sünde. Baur

hilft sich gegen den Möhlerschen Vorwurf durch eine

spekulative Auslegung der Bestimmungen der Buße

in der Augustana. Die melanchthonischen Begriffe
mortificatio und vivificatio vergleicht er mit dem Be-

griffspaar contritio und fides und legt sie hegelisch
als das Negative und das Positive aus. Dadurch, daß

der Katholik die mortificatio übergeht, läßt er nur

den Glauben im protestantischen Sinn gelten. Das

aber, so wird gefolgert, bedeutet, der Katholik

kennt den tötenden Sündenschmerz nicht, nur die

Liebe Gottes. Denn die Liebe zu Gott kann nur die

Folge der Tötung des Menschen durch die Sünde

sein. Die katholische Lehre läßt auch hier das Be-

wußtsein vom vollen, nackten Ernst der Sünde ver-

missen „und faßt daher die Reue erst auf dem

Punkte auf, auf welchem die protestantische ihre

contritio schon in die fides übergehen läßt." Eine

solche Auffassung der Sünde roh und primitiv zu

nennen, trifft daher nicht deren sachlichen Gehalt.

Beichte ist für Möhler ein nach Außendringen des an-

gefochtenen Innern, ein Bekennen und darum Aner-

kennen von Sündenschuld. Die menschliche Natur

fordere sie, um sich selbst von deren Realität zu

überzeugen. Reue kommt erst in der Beichte zur

Vollendung. Der apriorischen Argumentation stimmt

Baur zu, meint aber, daß die Beichte vor dem Priester

nur zufällig und nicht notwendig sei. Im übrigen
führt Möhler die Ablehnung der Beichte durch die

Protestanten auch hier wieder auf einen angeblich
falschen Sündenbegriff zurück, die katholische Auf-

fassung betrachtet die Sünde als carnificatio cons-

centiarum, unverdauliche Speise, die man „mit der

Bewegung von Eingeweiden" herauswerfen müsse.

Das aber zeige wiederum, daß der Protestant im

Grunde die Sünde gar nicht los werden wolle.

Zuletzt noch eine Skizze der Differenzen in bezug
auf das Meßopfer. Trotz wesentlicher Unterschiede

Johann Adam Möhler

geboren 1796 in Igersheim bei Mergentheim,
gestorben 1838 in München



94

zwischen Lutheranern und Reformierten sind beide

protestantische Kirchen sich doch einig, daß der ka-

tholische Opferbegriff nicht schriftgemäß sei. Die

Präsenz Christi in der Eucharistie, die Luther lehrt,
ist nicht identisch mit dem Opfer, das Möhler meint,

ist auch kein bloßes Zeichen für ein Erinnerungs-
mahl (Calvin, Zwingli). Möhler begründet das Opfer
mit der eucharistischen Herabkunft Gottes in forma

filii als ein Gesamtverdienst, das uns Menschen an-

gerechnet wird. Es ist nur ein Teil des ganzen Ver-

dienstes Christi, also seines irdischen Wandels, seines

Leidens und Sterbens in forma servi. Das Gesamt-

verdienst ist ein einziger Aktus des Opfers. Soweit

deckt sich der Gedankengang mit dem lutherischen

Sakramentsbegriff. Bedenklich für Baur wird erst

Möhlers Unterscheidung, daß der Kreuzestod das ob-

jektive, die Eucharistie das subjektive Opfer für uns

sei. Damit wird die Identität von Kreuzesopfer und

Meßopfer in Frage gestellt, das blutige Opfer vom

unblutigen, das unendliche vom endlichen getrennt,

wenngleich wiederum entschieden die Identität beider

Opfer behauptet wird. Bedenklich darum, weil die

von Möhler beschriebenen Gefühle des Dankes, der

Lobpreisung, der Anbetung, der Bitte um Förderung
des Gehorsams und so weiter, die im Menschen bei

der Entgegennahme der Eucharistie entstehen, das

subjektive Element sind, das auch im. protestantischen
Sakramentsbegriff vollkommen enthalten ist. Genau

so reiße Möhler die Kommunion der Gemeinde vom

Opferakt des Priesters los und mache aus einer

Handlung zwei Handlungen. Wert habe dann allein

der sakramentale Akt, die Kommunion der Gemeinde

selbst sei aber vom eigentlichen Opferakt ausgeschlos-
sen. Der Akt des Priesters kann erfolgen und wirken

auch ohne Anwesenheit der Gemeinde oder insofern

dann ihre Anwesenheit geistig und mystisch zu ver-

stehen ist. Das aber heißt: die katholische Lehre

drängt das subjektive Element beim Sakrament zu-

rück und verwandelt es in ein objektives, gesteht der

subjektiven Aneignung nur ein Minimum zu und

schaltet die selbsttätige Mitwirkung des Menschen

aus. Möhlers subjektives Opfer ist also, von der

Lehre her gesehen, ein Schein und ein Widerspruch.
Dies der tiefere Grund, warum die Reformatoren

das Meßopfer verworfen haben. Sic in aeternum

disjungimur (Luther)!
Meine Darstellung bezweckte die Herausstellung des

dogmatischen Hauptbestandes der beiden Konfes-

sionen im Zeitalter der spekulativen Geist-Theologie.
Daß Baur eine philosophisch stark determinierte

Methode dabei anwandte und Möhler mehr die alt-

christlichen und unscharfen — mindestens nicht die

neuscholastischen - Begriffe für die Darlegung seiner

Sache vortrug, ergibt eine gewisse Diskrepanz, auf

die der philosophisch geschultere Baur dann auch

bei Gelegenheit hinwies und seinen Kontrahenten

oft mit einer eigenen Darlegung der Tridentinischen

Erklärungen oder mit Bellarmin, der damals den

Protestanten als der stärkste und klarste System-

dogmatiker galt, in Not brachte. J. B. Kuhn hat dann

für den Ausbau der Tübinger dogmatischen Schule,
ungleich schärfer mit dem Begriffsdenken des deut-

schen Idealismus bekannt als Möhler, der mehr Hi-

storiker war, die Lücken ausgefüllt, die Möhler

hinterlassen hatte. Nach Baurs Systemleistung sank

die tübingische Schule rasch wieder in eine pietistisch
gefärbte Rechtgläubigkeit oder in einen kritischen

Liberalismus ab, gegen den Kuhn leicht zu operieren
hatte, da die Richtung von D. F. Strauß die völlige
Auflösung der Theologie in kritische Philosophie,
der Lehrsätze in weltanschaulichen Monismus oder

Pantheismus und der Kirche in eine überwundene

Größe zur Folge hatte. Die evangelischen Vermitt-

lungstheologen Tübingens haben sich rat- und hilflos

mit der Bibelkritik herumgeschlagen, sind in den

Historismus abgeglitten, auf dessen Feld freilich
keine dogmatischen Entscheidungen mehr möglich
waren.

In seiner Gegenschrift zu Möhler skizziert am Ende

Baur den Gegensatz Protestantismus-Katholizismus

ins geistesgeschichtlich Große und erfüllt damit He-

gels und Schleiermachers Forderungen eines philoso-
phisch-christlichen Bewußtseins auf der Höhe eines

alle Entwicklungsstufen als notwendig und substan-

tiell einbegreifenden dialektischen christlichen Uni-

versalismus. Dabei diente ihm Möhlers geistreicher
Einfall, die Reformation sei wiedererstandener

Gnostizismus, eine Art ketzerisches Hyperchristen-
tum, zum Ausgang seiner Konstruktion einer reli-

gionsgeschichtlichen Deutung beider Konfessionen

und ihrer Lehren.

Was richtig an Möhlers These ist, die Reformation

habe die Dialektik zwischen dem absolut Bösen,
Nichtigen, der vollkommenen Sündhaftigkeit und

dem Erlösungsverlangen, dem Heil, dem ewigen
Leben, der Gnade extrem gespannt (Lehre von der

Erbsünde und der doppelten Prädestination), ist in

der Tat eine erste Entwicklungsstufe im werdenden

Katholizismus. Den Begnadeten, Erlösten, Verwor-

fenen entsprechen die Pneumatiker, Psychiker und

Hyliker der Gnosis, dem dualistischen Auseinander-

reißen von Stoff und Geist, von Gott und Mensch,
von Christus und gefallener Schöpfung entsprechen
die Kämpfe der Reformatoren gegen die schola-



95

stischen Klammem des spätmittelalterlichen Christen-

tums, die Abweisung des Pelagianismus und der

Lehren von der Verdienstlichkeit der Werke, die Er-

hebung Gottes und seines Sohnes in die Glorien der

richtenden und barmherzigen Majestät. Alle mensch-

lichen, virtuosen Anstrengungen werden in die

terrores des verzweifelten Gewissens hinabgestoßen,
das sich ganz der Verworfenheit des Kreatürlichen

aussetzt und sich ebenso
ganz auf den rettenden

Trost des verbum divinum wirft. Aber das Christen-
tum greift in der Frühzeit über die Gnosis hinaus,
indem es sich selbst begreift als die große Vermitt-

lung von Heidentum und Judentum. Die einmalige
Erlösungstat des Christus wird vom werdenden

Katholizismus vermittelt durch die Übernahme des

sakral-autoritären Charakters des antiken Priester-

tums, die katholische Trinitätslehre gewinnt Gestalt

durch die Vermittlung der neuplatonischen Logos-
lehren und die Einzigkeit des Äon Christus, seine

Historizität und Faktizität ist nichts als die Erfüllung
des vom Alten Bund geweissagten Messias. In der

Scholastik erfolgt dann endgültig die Festigung der

alleinigen Autorität der Kirche, der Sakramente, des

Priester- und des Laienstandes, wobei wiederum die

antike Philosophie das Denkschema für das Lehr-

system liefert. In der Reformation geschieht dann die

Lostrennung des Protestantismus aus dem System
der Vermittlungen der mittelalterlichen Kirche. Sie

geschah nicht willkürlich, sondern war eine notwen-

dige Folge des auch dem katholischen Christentum

zugrunde liegenden und in steter Bewegung begriffe-
nen gemeinsamen christlichen Prinzips. Der Geist des

Christentums und nicht die Männer der Reformation

ist der Vollstrecker dieser christlichen Revolution. Es

handelt sich dabei aber überhaupt nicht um eine Um-

wälzung im politisch-weltlichen Sinn, noch weniger
um einen Abfall und eine Ketzerei. Der Protestant

kann die irenäische Formel übi ecclesia, ibi et Spiritus
Dei mit gleichem Recht zitieren, wenn er ihre Um-

kehrung mit zitiert: übi Spiritus Dei, illic ecclesia et

omnis gratia.
Damit stehen wir wieder am Ausgangspunkt. Für den

Protestanten ist Hl. Geist das Primäre, aber einge-
schränkt auf die Schrift, die ihrerseits identisch sein

soll mit dem Wort Gottes. Für den Katholiken - das

hat vor allem J. B. Kuhn (Theologische Quartalschrift
1858) gezeigt - ist Kirche das Primäre, aber ausge-
weitet auf Schrift und Tradition, wobei beide als die

Wirkung des Hl. Geistes zu verstehen sind. Die

Schrift ist für den Katholiken Quelle der Wahrheit,
aber nicht Quelle des Glaubens. Glauben entsteht

erst durch die Objektivierung der Wahrheit in der

Erkenntnis. Sie aber ist enthalten im Begriff der Tra-

dition. Der Protestantismus übersieht diesen Wesens-

unterschied. Die Folge davon ist: es gibt für ihn

keine Lehrautorität und damit keine Kirche. Anders

steht das aus der Schrift herausgelesene Wort Gottes

willkürlicher Auslegung offen. Kuhn macht gegenüber
Baur dem Protestantismus deswegen den stärksten

Vorwurf: die Beschränkung des Geistes auf das

Schriftwort sei gleichbedeutend mit einem rein for-

malen, geisttötenden Buchstabenprinzip. Das Wort

Gottes verwandle sich in einen götzenhaften Buch-

staben. Was dann noch als Geist übrig bleibe, sei

der menschliche, nicht der göttliche Geist. Der

menschliche, der jeden Irrtum (von der Mystik über

den Rationalismus bis zu Hegel) als Wahrheit an-

bieten könne. Das Materialprinzip der Reformation,
Luthers Rechtfertigung allein durch den Glauben,
sei etwa der deutliche Versuch, das lebendige Wort

Gottes unter eine einseitige dogmatische Grundvor-

aussetzung zu zwängen, der deutliche Versuch, die

Wahrheit zu versubjektieren und den Glauben aus-

zumerzen, der objektiviert die lückenlose Sukzession

der Glaubenden ist. Die Apostel stehen auf den

Schultern der Propheten und diese geben weiter an

die Bischöfe und Konzilien. Die Einwände Kuhns

treffen in der Tat das, was Baur unter Geist versteht.

Es dürfte Baur schwer fallen, sein hegelsches Geist-

pathos, seine Stufenlehre vom Hl. Geist der durch

die Kirche bewirkten Glaubenstraditon abzugrenzen
oder gar dessen Identität mit der Lehrüberlieferung
des Katholizismus zu beweisen. Er müßte seine spe-

kulative, seine dynamische Geistvorstellung selbst

aufgeben, bei der Kirche allenfalls am Schluß er-

scheint.

Für Baur gehört zum Wesen der Kirche, daß sie

in keinem Stadium, ihrer Offenbarung in das Sicht-

bare vollendet und am Ende ist. Der katholische

Standort ist darum auf Kirche bezogen genau so ein-

seitig wie der protestantische. Beide Prinzipien
können sich aber in einem Dritten aussöhnen. Vor-

aussetzung für eine künftige Aussöhnung beider

Systeme ist, daß beider Tradition verlebendigt wird,
der Verweltlichung und Aushöhlung entzogen und

von jeder historisch bedingten Einseitigkeit befreit

wird. Wenn Baur hier mehr von einem Glauben an

die siegreiche Versöhnungskraft des christlichen

Geistes getrieben wird, dann hat er diesen Glauben

von der Philosophie Hegels geschöpft. Die Grenze

ist erreicht, denn für den Christen beider Konfes-

sionen wird christliche Geschichte nicht vom Geist

der Philosophie, sondern vom lebendigen Gott der

Schrift gemacht.


	Unbenannt

