
231

Ein vorromanischer Stein zu Wannweil

Von Herbert Paulus

In der Kirche zu Wannweil (Landkreis Tübingen)
befindet sich ein schon oft besprochener, seiner Sym-
bolik nach heute fremdartig wirkender Reliefstein,
der in die Reihe vorromanischer Denkmale aufge-
nommen werden muß, weil nicht nur seine primitive
Konzeption, sondern auch die Vorstellungswelt seiner

Bilder einer älteren, der Romanik vorausgehenden
Epoche entspricht.
Dieser Stein (Länge 150 cm, Höhe 45 cm, Dicke nicht

feststellbar) befand sich nach dem württembergischen
Inventar von 1897 1 „in der Südmauer der ein-

gerissenen Kirche eingemauert". Er war - nach Pau-

lus’ treffender Beobachtung — „mit heidnischem

Drach- und Zopfwerk und christlicher, mit dem ein-

getieften Kreuz verzierter Scheibe" versehen. Aller-

dings war die Annahme, der Stein zeige „noch den

langobardischen Stil", mit Recht nicht akzeptiert
worden, wenngleich auch daraus eine richtige Be-

obachtung zu sprechen scheint.

Nach Paulus haben dann Fastenau 2 und Troe-

scher 3 den Stein nochmals besprochen. Vor allem

war es Troescher, der dies in einer gründlichen Form

versucht hat. So wird man ihm auch bezüglich der

Deutung der labarumähnlichen Scheibe auf unserem

Stein, die er m. E. mit Recht mit einem Monogramm-
Medaillon verglichen hat, dankbar Folge leisten. Je-
denfalls wird damit zweifellos die eine Seite dieses

Reliefdetails richtig als ein dem byzantinischen Be-

reich angehörendes Symbolmotiv gedeutet. Bezüglich

der Deutung der zur Darstellung gekommenen
Schlangen muß ich ihm leider meine Gefolgschaft ver-

sagen, da hier nicht eine christliche, sondern (wie
schon E. Paulus richtig angenommen hat) eine heid-

nische Symbolik zugrundegelegt werden muß. Die

Vorbilder dieser Bestien sind hier noch viel zu offen-

sichtlich mit der frühmittelalterlichen Vorstellungs-
welt unserer Vorfahren verhaftet, als daß es möglich

gewesen wäre, daß auch das Mittelalter sie so über-

nommen hätte. Ebenso ist auch die Konzeption, der

dualistische Grundzug dieser — im wahrsten Sinne

des Wortes - wie in einem verbissenen Kampfe mit-

einander lebenden Kreatur im Zusammenhang mit

dem stets als heidnisch anzusprechenden Irminsul-

symbol (alias Liliensymbol) in romanischer Zeit schon

nicht mehr üblich gewesen. Abgesehen davon kennen

wir wohl in der Romanik eine ähnliche, aus der Vor-

zeit des Volkes kommende Symbolik, aber eine der-

artige „unvermittelte" Verbindung von byzantini-
scher und heidnischer Symbolik wie im vorliegenden
Falle ohne die sonst für die Romanik übliche „Ein-

deutschung" beziehungsweise „Verchristlichung" der

Vorlagen wäre für die romanische Epoche geradezu
etwas Einzigartiges.
Wir halten es daher für durchaus geboten, den

Wannweiler Stein hier nochmals zu untersuchen

(Abb. 1). Der Stein zerfällt in eine Reihe von ikono-

graphisch leicht ablesbaren Bildelementen, nämlich
in das Irminsulsymbol (es wird im ganzen zweimal

1. Der Stein von Wannweil



232

dargestellt!), dann in das gleichsam als Monogramm
Christi umgedeutete Rad (ursprünglich ein heidnisches

Sonnensymbol!), in eine unlesbar gewordene Schrift-

tafel und schließlich in die Umrahmung, die dadurch

gebildet wird, daß miteinander kämpfende Basilisken

das Ganze mit ihren strickähnlichen Leibern zusam-

menfassen.

Bezüglich des Irminsulsymboles verweise ich auf eine

kleine Monographie 4
; im übrigen werde ich dem-

nächst einiges über die Bedeutung dieses Symbols im

Rahmen der karolingischen Kunst noch publizieren,
so daß ich mir hier weitere Ausführungen spare.

Bei dem gleichsam als Monogramm Christi umge-

deuteten Sonnenrad haben wir etwas länger zu ver-

weilen. Troescher hat es schon richtig als ein Mono-

gramm gedeutet, das byzantinischen Gepflogenheiten

entsprochen hat. Allerdings ist sein Hinweis auf das

Diptychon des Flavius Clementinus von 513 im Mu-

seum zu Liverpool s insofern irreführend, als es

sich in Liverpool nicht so sehr um ein Monogramm
Christi handeln dürfte, um das es sich doch sicherlich

in Wannweil handelt. Abgesehen davon dürfte sich

auch ein derartiges Monogramm kaum erst auf Grund

der Vorlage des besagten Diptychons in romanischer

Zeit entwickelt haben. Jedenfalls ist die Erwägung,
der schwäbische Steinmetz habe einfach „die ihm un-

verständlichen griechischen Buchstaben seiner Vorlage

fortgelassen", kaum zu glauben; denn man kann sich

allen Ernstes in dieser Form die Entstehung eines

derartigen Monogrammes, das dazu noch symbolische
Bedeutung erhalten hat, nicht erklären. Im übrigen
ist uns das Monogramm sowohl in seiner einfachen

Sternform als auch durchsetzt mit den Formen der

crux decusata oder so wie hier, schon von frühchrist-

liehen Beispielen, meist koptischen Ursprungs her be-

kannt. Mit der konstantinischen Ära findet sich dann

dieses Monogramm nicht nur auf Münzen, sondern

dient auch sepulkralen Zwecken, jedenfalls ist es im

sepulkralen Bereich üblich 6 . Desgleichen bringt
uns Kautzsch 7 die Darstellung einer Schmuckplatte
mit dem Monogramm Christi, eine Platte von Hagios
Theodoros (Kilisse Dschami) zu Konstantinopel, so

daß das einfache Monogramm auch als Schmuckform

von Platten nachzuweisen ist. Neben den frühchrist-

lichen und byzantinischen Beispielen 8 finden sich

aber auch solche auf einigen langobardischen Platten,
was ja bei der engen Berührung von langobardischer
und byzantinischer Kunstübung keineswegs verwun-

derlich ist. So sehen wir bei Schaffran 9 eine Relief-

platte aus Vigo Lomaso, die das Rad als einfaches

Christusmonogramm wiedergibt; in ähnlicher, noch

vereinfachter Form findet sich das Motiv auf der

Haflinger Platte 10 . Demnach ist es doch so, daß

unser Steinmetz nicht nur von dem Liverpool-Di-
ptychon Anregungen empfangen haben kann, son-

dern daß sie ihm vielleicht noch eher aus dem Bereich

der stammverwandten langobardischen Kunstübung
zugeflossen sind.

Dazu kommt noch, daß ebenso innerhalb der lango-
bardischen wie innerhalb der gesamtgermanischen
Vorstellungswelt das Rad als Sonnensymbol eine be-

deutende Rolle gespielt hat. Daß mit der schon früher

(im Inventar) als „Scheibe" bezeichneten Form un-

seres Wannweiler Monogramms nichts anderes als

das von der Symbolik her bekannte Sonnenrad ge-
meint sein kann, wird der nicht bezweifeln, der sich

an die Holzscheiben erinnert, die noch heutigen Tages
von unserem Volke im Johannisfeuer entzündet und

dann die Berghalden hinabgerollt werden. Ebenso

bedarf es keiner weiteren Beweise, daß sich schon in

früher Zeit die Darstellung des Monogramms Christi

bei unseren Vorfahren mit dem Sonnenradsymbol
verbunden hat, weil ja Christus als die wirkliche

Sonne offenbar geworden ist, zumal wir ja auch die

langobardischen Stücke vor uns haben.

Letztere stehen also dem Wannweiler Beispiel nicht

nur wegen des geschilderten Symbolgehaltes nahe,
sondern sie sind auch wegen ihres liturgischen Zwek-

kes seine Vorfahren. Wie ich schon sagte, findet sich

das Monogramm oft im sepulkralen Bereich; inner-

halb der langobardischen Kunstübung wurde es dann

sowohl auf Grabplatten (Hafling) wie auch auf

Schmuckplatten von Altären und Baptisterien (Vigo)
verwendet, also jeweils immer im Zusammenhang mit

der Dokumentierung des Auferstehungsgedankens
üblich. Daß der Auferstehungsgedanke übrigens auch

2. Detail vom Baptisterium im Dom zu Cividale



233

bei unserem Wannweiler Monogramm dokumentiert

werden sollte, scheint mir schon die Verbindung der

Scheibe mit dem Irminsulsymbol nahezulegen. Denn

auch dieses Symbol ist - nicht nur wegen seiner Ähn-

lichkeit mit der MAN-Rune - stets im Zusammen-

hang mit der Dokumentierung dieses Unsterblich-

keitsgedankens zu beobachten. Es findet sich (meist in

der Romanik) nicht „sinnlos" auf zahllosen Tauf-

steinen, Grabtafeln oder Bogenfeldern angebracht
und es ist nicht ohne theologische Überlegung bald

mit dem Kreuz Christi identifiziert worden oder im

Gegensatz zu ihm zur Darstellung gekommen. Somit

ist schon der leise Verdacht, die Anbringung dieses

Symbols könnte in unserem Relief allein aus Grün-

den eines „horror vacui" erfolgt sein, in unserem

Zusammenhang ein ikonographisches Mißverständnis.

Das geht ja auch aus der Art und Weise hervor, wie

hier die Symbolbilder miteinander verknüpft wurden.

Denn abgesehen von dem primitiven Additionsvor-

gang einer vormittelalterlichen Darstellungsweise
spricht doch alles dafür, daß man sich sehr wohl der

angewandten Symbole bewußt war. Gewiß ist es für

jedes ornamenthafte Denken geradezu typisch, daß

es zugleich auch wie mit einer Symbolik geladen ist,
aber hier ist noch mehr, hier ist die Aussage nicht

mehr nur von allgemeiner Natur, sondern sie steht

gleichsam wie unter einer theologischen Diktion.

Das läßt nun darauf schließen, daß sich auch die in

der Bildreihe folgende Schrifttafel dieser Diktion in-

haltlich untergeordnet hat. Was konnte aber dann

eine derartige Beschriftung - und daß es sich dabei

ursprünglich um eine Schrifttafel gehandelt hat, ist

auch heute kaum zu bezweifeln — nur enthalten

haben, wenn sie nicht gegen die Gesamtkonzeption
unseres Denkmals verstoßen hat? Sie konnte also als

ein den übrigen Bildgehalten gleichwertiger Bedeu-

tungsträger nur eine Aussage enthalten haben, die

mit dem Unsterblichkeitsgedanken in einem liturgi-
schen Zusammenhang stand, sie gehörte also ent-

weder in den Bereich des Tauf- oder in den des

Totenritus.

Jedenfalls ist das jetzt die einzig mögliche Konse-

quenz, solange wir annehmen, daß zwischen unserem

Stein und seinen frühchristlichen Vorbildern ein Zu-

sammenhang besteht, zumal wir ja auch bei diesen

Stücken oft schon die gleiche liturgische Nutzanwen-

dung des Christussymboles vorweggenommen sahen.

Im übrigen unterstreicht auch die symbolhafte Um-

rahmung, vor allem die dabei mit bemerkenswerten

Nuancen wiederholt zur Darstellung gekommene
Gegenüberstellung der Bestien, unseren bisherigen
Gedankengang. Wenden wir uns zuerst den kämp-

fenden Basilisken zu, also der Darstellung auf unse-

rem Stein im Anschluß an die ehemalige Schrifttafel

rechter Hand. Auch dieser Vorgang der miteinander

kämpfenden Basilisken, die beide zusammen an der

Irminsul, am Weltenbaum, nagen und sich gleich-
zeitig hindern, diesen Baum allein zu zerstören, ist

uns von langobardischen Denkmalen her bekannt, ich

verweise auf das Baptisterium des Calixt im Dom

von Cividale (Abb. 2). Dort findet sich unmittelbar

unter dem Symbol des Apostels Johannes (wie an

anderer Stelle unter dem Kreuzsymbol) eine dem

Wannweiler Basiliskenkampf sehr ähnliche Schilde-

rung. Motivisch handelt es sich um das gleiche Thema;
denn hier wie dort dürfte die Irminsulsage die Dar-

stellung bestimmt haben. Man beachte hierzu die bei

Walter Baetke 11
angezogenen Stellen über den Wel-

tenbaum, vor allem die hier nicht zu übersehenden

Aussagen über den Wohnsitz eines Adlers in den

Zweigen der Esche und über das Nagen der Schlan-

gen, darunter Nidhögg, an den Wurzeln des Baumes.

Dieser Nachweis macht es vielleicht deutlich, weshalb

es doch möglich war, daß z. B. in Cividale unmittel-

bar unter dem für uns christlichen Symbol des Adlers

eine jedenfalls biblisch nicht zu bezeugende Schilde-

rung des Basiliskenkampfes zur Darstellung gebracht
werden konnte.

Daß die Szene unbiblisch ist, geht ja auch deutlich

aus der Wannweiler Schilderung hervor; ist doch hier

der Darstellungstypus der Basilisken am auffallend-

sten. Jedenfalls gehört er nicht in den Bereich der

üblichen langobardisch-byzantinischen Tierdarstellun-

gen, sondern entstammt einer anderen Tradition. Die-

ser auffallende Tierkopftypus mit der rüsselartigen
Schnauze und den eigenartigen Ohren (sicherlich hatte

auch der geflügelte Basilisk von Wannweil ursprüng-
lich keine „Hörner"!) finden wir einmal bei dem als

3. Relief von Weigelsdorf



234

vorromanisch anzusprechenden Weigelsdorfer Re-

lief 12 (vgl. Abb. 3), dann an der Initiale J einer eng-

lischen Handschrift der Franco-Sächsischen Schule der

karolingischen Epoche 13 (vgl. Abb. 4) und an einem

Bronzegriff aus der frühgeschichtlichen Sammlung
des Germanischen Nationalmuseums zu Nürnberg
(Abb. 5). Aber auch der zweite Typus (auf unserem

Relief linker Hand) läßt sich in die Vorzeit zurück-

verfolgen, so verweise ich auf eine Andernacher

Gürtelzunge, heute ebenfalls in der Frühgeschicht-
lichen Sammlung des Germanischen Nationalmuseums

Nürnberg (Abb. 6), so daß jetzt nicht nur die Her-

kunft der Wannweiler Tierdarstellung, sondern auch

ihr ornamenthafter liturgiegebundener Stil, der ja
ebenso starke naturalistische Züge enthält, wie wir

sie an den Vorbildern bemerken können, erklärlich

werden dürfte.

Wird aber die Tierdarstellung aus dem vormittel-

alterlichen Bereich erklärbar, so wird auch der hier

zur Darstellung gekommene Tierkampf, d. h. der

zweimal verschieden geschilderte Dualismus der Basi-

lisken, aus dem gleichen Bereich zu deuten sein. Nicht

nur der dabei entwickelte naturalistische Darstellungs-
stil, sondern das ebenso deutlich zum Ausdruck ge-

brachte ornamenthafte Denken wie es z. B. aus der

Darstellung der Hinterfüße der einen Bestie spricht
(obgleich es für unser Empfinden eigentlich die Vor-

derfüße sein sollten), ist in gleicher Weise ein Zeug-
nis für das unmittelbare und ungebrochene Verhältnis

zu einer noch vorchristlichen Vorstellungswelt. Nur

so wird es ja auch verständlich, weshalb in unserem

Reliefstein die mythischen Züge der vergangenen

Religion genau so ihre Beachtung finden wie etwa die

noch ungewohnten Symbole der neuen Religion.
Denn während zur Rechten des Steines ein furcht-

barer Kampf herrscht, die Nachtseite des Lebens
offenbar wird, wird zur Linken im Schatten der auf-

gehenden Sonne, des Zeichens Christi, das Ruhen des

Kampfes demonstriert: im geöffneten Maul des einen

Ungeheuers ruht das geschlossene Maul des anderen.

Das kann also jetzt nicht mehr dekorativ, sondern

nur noch symbolisch gedeutet werden! Hier wird der

heidnische Mythos mit dem christlichen Glauben kon-

frontiert. Der theologische Gedanke, daß der Böse

den Bösen daran hindert, Böses zu tun (weshalb ja
auch die Schlangen die Yggdrasil nicht vernichten

können) wird ganz neu, d. h. christlich-transzendent

gedeutet. So dürfte es darum kein Zweifel mehr sein,
daß auch aus diesem Wechsel in der Darstellung des

Kampfes zweier Bestien der neue Glaube, vor allem

seine transzendente Seite in einer nicht mehr zu

übersehenden Realität spricht. Und damit kehren

wir wieder zu jenem Gedanken zurück, den wir schon

früher zum Ausdruck brachten, als wir die These auf-

stellten, daß dieser Stein nach seiner ganzen Sym-
bolik entweder in den Bereich des Toten- oder in den

des Taufritus gehört haben dürfte.

4. Initiale einer englischen Handschrift der franco-
sächsischen Schule

5. Bronzegriff unbekannter Herkunft aus der früh-
geschichtlichen Sammlung des Germanischen National-

museums Nürnberg

6. Gürtelzunge aus vergoldetem Silber (Andernach).
Germanisches Nationalmuseum Nürnberg



235

Die Ikonographie des Wannweiler Steines ergibt also

eine große Anzahl von Argumenten, die seine Ent-

stehung in der vorromanischen Epoche sicher machen.

Trotzdem der Datierung insofern Schwierigkeiten er-

stehen, als ja der Stein nicht der üblichen „karo-
lingischen Reichskunst" (Ginhart) entspricht, kann

der Hinweis auf das Weigelsdorfer Relief doch den

bestehenden Zusammenhang mit der auch in Weigels-
dorf offenbar werdenden karolingischen Volkskunst

erbringen, zumal wir auch dort die gleichen stilisti-

schen Eigenheiten wiederentdecken. Da die erste

Wannweiler Kirche der karolingischen Epoche ange-
hörte, könnte unser Stein schon für sie angefertigt
worden sein. Vielleicht ist er aber erst um 917 ent-

standen, da in diesem Jahre die enthaupteten Kam-

merboten Erchanger und Berthold l4 hier bestattet

wurden, für deren Grab der Stein als Epitaphium ge-
dient haben könnte. Jedenfalls ließe sich vom For-

malen her das erste Viertel des 10. Jahrhunderts als

spätestes Datum der Entstehungszeit noch vertreten.

Der Stein würde dann am Ende jenes ornamenthaft-

naturalistischen Darstellungsstiles stehen, der uns

erstmals mit dem Denkmal des „Reiters von Horn-

hausen" begegnet und den wir z. B. auch am Weigels-
dorfer Relief bemerken konnten 15 .

Abbildungsnachweis: Nr. 1 Kunsthistorisches Seminar,
Tübingen; Nr. 2 u. 4 Deutsches Institut für merowin-

gische u. karolingische Kunstforschung Erlangen; Nr. 3

Schaffran Wien; Nr. 5 Privataufnahme; Nr. 6 Foto
Müller Nürnberg.

1 Eduard Paulus, Die Kunst- und Altertumsdenkmale im

Königreich Württemberg. Inventar. Schwarzwaldkreis.
Stuttgart 1897, S. 268 f.
2 J. Fastenau, Die romanische Steinplastik in Schwaben,
Eßlingen 1907, S. 64.

3 Georg Troescher, Studien zu frühen Landkirchen im

Tübinger Raum, S. 17 ff. Bd. 15, Heft 1 der Zeitschrift
für Kunstgeschichte. 1952.

4 F. Seitz, Die Irminsul im Felsenrelief der Externsteine,
1953.

5 Vgl. Troescher, a. a. O. S. 21 und Abb. 5.

6 Kaufmann, Handbuch der christlichen Archäologie,
1905, S. 205 ff., 297, 364, 506. F. X. Krause Real-
Encyklopädie, 1880, Bd. 2, S. 224 ff. (KREUZ).
7 Rudolf Kautzsch Die römische Schmuckkunst in Stein
vom 6. bis zum 10. Jahrhundert, Römisches Jahrbuch für

Kunstgeschichte 111. Bd. 1939, S. 1 ff.
8 So bei Kaufmann, a. a. O. die Abbildungen auf S. 209

Figur 70; S. 321 Fig. 114; S. 361 Fig. 133; S. 318 Figur
HO. - Auch auf merowingischen Riemenzungen findet
sich das Motiv des einfachen Stemmonogrammes. Vgl.
die Riemenzunge aus Offingen, Ab. 25, S. 100 bei: Rit-

terling, Museographie 1910-12, Teil I Süddeutschland,
Bonn 1914 (Sonderdruck aus dem VIL Bericht der Rö-

misch-Germanischen Kommission 1912).
9 E. Schaffran, Die Kunst der Langobarden in Italien,
Jena 1941, Tafel 24 a.

10 Schaffran, a. a. O. Taf. 43 d.
14 Walter Baetke, Die Religion der Germanen in Quel-
lenzeugnissen, Frankfurt a. M., 1938 S. 152 ff.
12 Maria Capra, Das Relief von Weigelsdorf, in: Fest-

schrift Josef Strzygowski 1932, S. 27 ff.
13 London, St. James, No. 110 442. Foto des Deutschen
Instituts für merowingische und karolingische Kunstfor-
schung in Erlangen.
14 Vgl. Inventar, S. 269.

15 Für die Überlassung des Fotos (Ab. 1) habe ich noch
Herrn Privatdozent Dr. Troescher-Tübingen herzlichst

zu danken.

Das älteste Papierwerk im Allgäu
Ton Lore Sporhan-Krempel

Auf dem Weg von Wangen/Allgäu nach Ravensburg
erblickt man im reizenden Tal des Karbachs

—
kurz

vor dessen Mündung in die Argen - ein langgestreck-
tes Haus mit eigentümlicher Dachkonstruktion. Zahl-

reiche Luken und Läden lassen auf eine besondere

Verwendung der Dachräume schließen. Dies trifft

auch in der Tat zu. Wir haben hier eine alte Papier-
mühle vor uns, wie sie in früheren Jahrhunderten im

Allgäu und im Oberland zahlreich zu sehen waren.

Vor Erfindung der Papiermaschine wurde das Papier
von Hand mit einer „Drahtform" aus der Bütte ge-
schöpft. Die nassen Bogen wurden dann auf die rie-

sigen „Hängböden" gebracht und dort wie Wäsche

über Seile gehängt. Durch die weit offenen Luken

und Laden strich der Wind herein und entzog den

Bogen die Feuchtigkeit. Nur noch sehr selten erblickt

man heute ein solches Gebäude wie es im Karbachtal

zu sehen ist. Was aber noch weit erstaunlicher ist: in

dem Haus wird sogar noch gearbeitet und wenn auch

kein Papier mehr darin gefertigt wird, so doch Pap-
pendeckel, das verwandte Erzeugnis. Genaue Nach-

forschungen im Württembergischen Hauptstaatsarchiv

Stuttgart, im Staatsarchiv zu Ludwigsburg, im Tiroli-

schen Landesregierungsarchiv zu Innsbruck, in den

Stadtarchiven zu Ravensburg und Wangen und im

Gemeindearchiv zu Amtzell haben erwiesen, daß wir

es hier mit dem ältesten noch heute tätigen Betrieb

der Papierindustrie in Württemberg zu tun haben.

An Stelle der heutigen kleinen Pappenfabrik stand

im 16. Jahrhundert eine Hammerschmiede, die in den


	1956_7(6)Teil5
	Unbenannt

	1956_7(6)Teil6
	Unbenannt


