
114

SUMMA HUMANITAS

Versuch einer Charakteristik des Reformators Johannes Brenz

Von Wilhelm Kraufß

Man mag sich ernsthaft fragen, ob sich der Rat der

Stadt Hall der folgenschweren Bedeutung bewußt

war, als er den erst 23jährigen Kanonikus und Rektor

des Kontuberniums der Realisten in Heidelberg Jo-
hannes Brenz zu seiner Probepredigt in St. Michael

auf Mariä Geburt (8. September) des Jahres 1522

berief. Eben zu dieser Zeit betrieb der Haller Bürger
und Pfarrer Johann Eisenmenger sein theologisches
Studium in Heidelberg, nachdem ihm bereits 1514

die Pfarrstelle in St. Michael übertragen worden war.

Er hatte vom Haller Rat den Auftrag erhalten, ein

„taugliches Subjekt" für die Predigerstelle daselbst

auszusuchen, und er mußte wohl wissen, welche um-

wälzenden Konsequenzen sich für die weitere kirch-

liche Entwicklung seiner Vaterstadt ergeben würden;
denn Johannes Brenz war seit dem Jahre 1518, in das

seine erste Begegnung mit Luther gefallen war, für

die Sache der Reformation gewonnen und hatte na-

mentlich durch seine Vorlesungen über das Matthäus-

evangelium weit über die Grenzen seines Kontu-

berniums hinaus gewaltiges Aufsehen und bei den

bevorrechtigten Lehrern der Universität nicht wenig
Neid erregt. Doch beschränken sich die Berichte über

seine Antritts- und Probepredigt einmütig auf das

Lob seiner anmutigen Aussprache, seiner Gelehrsam-

keit, des Ernstes seines Charakters und des gedie-
genen Inhalts seiner Lehre, ohne jedoch näher auf

diesen einzugehen.
Zweifellos wollte die Stadt Hall die Predigt des Evan-

geliums, wie sie von Wittenberg ins Land drang,
hören, aber eben diese Stadt steckte bekanntlich noch

tief in der alten kirchlichen Gedankenwelt.

Wie sollte man aber für eine solche Zeitenwende

den Einfluß des „alten" und des „neuen" Geistes

gerecht verteilen können! Und hat es gar einen Sinn,
hier Stammesarten gegeneinander auszuspielen und

etwa den nur „geschmeidigen" und daher wohl der

Festigkeit entbehrenden „fränkischen" Geist der Bür-

ger von Hall mit dem zwar auch „geschmeidigen",
aber dann doch auch wieder „festen schwäbisch-frän-

kischen" Geist des Reformators zu konfrontieren,
wie es seine Vergleichung der Abhandlungen von

Gustav Bossert (81. f. württ. Kirchengeschichte 111.

S. 128) und Julius Gmelin (ebenda, S. 102) nahe-

legen könnte?

Freilich mag der Bericht, den Eisenmenger dem beim

Reichstag in Augsburg weilenden Brenz im Jahre
1530 über die Zustände in der Gemeinde schrieb,
den Reformator schwer erschüttert haben. Er ist zu-

gleich auch ein Beweis dafür, wieviel doch an der

Persönlichkeit des Brenz hing, und wie seine Ab-

wesenheit verheerend wirken konnte. Seine Antwort

darauf lautete: „Was du mir von unserer Gemeinde

schreibst, hat mir sehr mißfallen. Das Sprichwort ist

zwar ein Gemeinplatz, aber wahr: daß sich die Tüch-

tigkeit des Schülers in der Abwesenheit des Lehrers

bewähren müsse. Wenn sie fortfahren, so verschlafen,
so sicher, so gleichgültig gegen die drohende Gefahr

zu sein, dann mögen sie zusehen, ob sie mich, statt

zurückzurufen, eher vertreiben. Sie lassen mich oft

wissen, daß sie mich dringend wieder bei sich haben

wollen, aber mit einem solchen Betragen wünscht

man sich einen Prediger nicht zurück . . . Die Sache

Deutschlands stand nie auf einem gefährlicheren
Punkte als heute, und meine Haller schnarchen ruhig
und leben mit offenem Maul dahin. Sie hätten sich

doch wenigstens durch die letzte schwere Hungersnot
warnen lassen können." Mit solcher Einschätzung des

Glaubensernstes und der Glaubenskraft seiner Mit-

bürger in diesen Tagen stimmt überein, daß er am

23. Juli 1530 in einem „Missiv" an den Rat bemerkt,
daß „allewege nur der geringste Teil in einem Flecken

zu den beständigen Gläubigen zu zählen" sei.

Diese Erfahrung wurde ihm vollends im Dezember

des Jahres 1546 bestätigt, als er sich vorübergehend
auf die Flucht vor der kaiserlichen Untersuchungs-
kommission begeben mußte. Zurückhaltend erst deu-

tet er am 16. Dezember die Enttäuschung über seine

Mitbürger an: „Denn so weit war es gekommen, daß

sich auch die Mitbürger meinetwegen fürchten muß-

ten, und mir und meiner Familie kein anderer Schlupf-
winkel blieb als ein ganz enger Raum. Da habe ich

erfahren, was es heißt: Du hast meine Freunde ferne

von mir getan (Psalm 88, 9)". Deutlicher und auch

erbitterter äußert er sich zwölf Tage später gegen-

über seinem Freund Michael Gräter, dem Pfarrer von

St. Katharina: „Wenn ich bedenke, wie groß die

Frechheit, Ruhmredigkeit und Prahlerei der Gottlosen

sein wird, die das Evangelium verachten, so habe ich

keine große Lust zurückzukommen, besonders da

man mich auf eine solche Weise verjagt hat. Ich, der

ich in Hall 24 Jahre lang das Evangelium Christi mit



115

der Hilfe Gottes und mit nicht geringem Fleiß ge-

predigt und um der Haller Bürger willen so viele

ehrenvolle Berufungen ausgeschlagen habe, ich werde

beim Einzug des Kaisers zuerst aus meinem Hause,
dann aus der Stadt vertrieben, ohne Hilfe und Rat,
und während die ganze Stadt so vielem Gesindel

offen stand, gönnte man mir nicht das kleinste Räum-

lein, in einer Stadt, in der ich so viele Gebete zu Gott

geschickt habe
...

So war ich gezwungen, die Stadt

zu verlassen." Am meisten schmerzte ihn das Denun-

ziantenwesen während dieser Tage der Besetzung,
über das er sich in dem Brief an Bucer vom 6. Januar

1547 beklagte: „Hinzu kamen noch die Sykophanten
(die gewinnsüchtigen Verkläger), die meine Abhand-

lungen über die Gesetzmäßigkeit des Widerstandes

entstellten ..." Freilich vermag er im gleichen Brief

zu vermelden, daß ihm seine Haller inzwischen zwei

Briefe „voll von Menschlichkeit" geschrieben hätten,
und daß er sich nunmehr entschlossen habe, wieder

zurückzukehren.

Er selbst aber, der Prediger von St. Michael, hält

seiner Kirche Treue auch in den Tagen, da das Ge-

witter über die evangelische Kirche hereinbricht. Am

2. Oktober 1547 erklärt er dem Feuchtwanger De-

chanten Hartung, der ihn zur kirchlichen Mitarbeit

in dieser Stadt auffordert, daß es ihm nicht möglich
sei, länger als vierzehn Tage von Hall abwesend zu

sein: „Anhänglichkeit und Pflichtgefühl (beides Über-

setzung von „pietas") lassen es nicht zu, daß ich etwas

zum Nachteil meiner (!) Kirche unternehme". Einem

ähnlichen Angebot der Straßburger antwortet er am

27. Januar 1548:
.

. ich bin meiner Haller Kirche

gewissermaßen vertraglich verpflichtet und kann sie

mit gutem Gewissen vorläufig nicht im Stich lassen.

Gerade in diesen unheilvollen Tagen der Stadt for-

dert diese Kirche meinen Dienst." Und im Exil be-

kennt er am 7. August 1548 dem Prediger an St. Se-

baldus in Nürnberg, Veit Dietrich: „Am meisten leide

ich unter der Not und Bedrückung meiner Kirche ..."

Daß Brenz der Reichsstadt Hall trotz mancherlei

Widerwärtigkeiten bis zum Jahre 1548 seine Treue

bewahrte, ist keineswegs einem Zug zur Enge zuzu-

schreiben. Schon seine hochgewachsene, imposante

Reckengestalt schien zum Ausschreiten ins Leben

bestimmt: seine klangvoll-kräftige Stimme ließ wohl

manches Mal die Verhandlungsteilnehmer bei be-

deutsamen Gesprächen aufhorchen. Der Nachtrag
zu seinem Eintrag in die Heidelberger Universitäts-

matrikel — von unbekannter Hand ausgeführt: „der
zu höchster Berühmtheit vielseitiger (multivaga) Bil-

dung und geheiligten Lebens gelangt ist" erfaßt mit

dem Wort „multivaga" den in jeder Beziehung weiten

Horizont seines Geistes und seiner Wirksamkeit.

Seine schriftstellerische Leistung ist gewaltig und

übertrifft schon allein an Umfang die der meisten

anderen Mitarbeiter am Werke der Reformation.

Kommentare zur Heiligen Schrift, Katechismus,
Briefe und „Bedenken" (d. h. Gutachten), Meinungs-
austausch und Verhandlungen mit deutschen und aus-

ländischen Fürsten und Theologen zeugen von seinem

„nicht geringen" Fleiße, seinem Weitblick und der

Anerkennung, die er in der Welt genoß. Zur Teil-

nahme am Marburger Gespräch 1529 schlägt Mark-

graf Georg von Brandenburg ihn dem Landgrafen

Philipp von Hessen vor: „Dieweil Johannes Brenz,

Prediger zu Schwäbisch Hall, ein vortrefflicher, ge-

lehrter, sanftmütiger Mann ist . .
.". An die Schmal-

kaldischen Artikel wird nachträglich, da er, wohl

wegen Krankheit, die Verhandlungen vorzeitig ver-

lassen hatte, unter die Namen der Unterzeichner sein

Gesamturteil über die Artikel und seine besondere

Unterschrift angefügt. Von Öhringen, Nördlingen,
Heilbronn, Ansbach, Nürnberg, Ulm, Augsburg, von

Magdeburg, von der Kurpfalz, von Braunschweig,
Preußen und anderen Gebieten wird sein Rat ein-

geholt oder seine beständige Mitarbeit erbeten. Im

Jahre 1549 möchte ihn Cranmer, dem sein Katechis-

mus wohlbekannt ist, nach England berufen. Am

17. Februar 1562 verhandelt er zusammen mit seinem

Landesherrn, Herzog Christoph von Württemberg,
mit dem Herzog von Guise und dessen beiden Brü-

dern, dem Kardinal von Lothringen und dem Groß-

prior, über die Rechtsstellung der französischen Pro-

testanten. Endlich treffen wir Brenz im März 1552

als Abgesandten seines Herzogs auf dem Konzil von

Trient. Er war gelassenen Mutes dorthin gereist, ob-

wohl seine Landsleute und Glaubensgenossen die

Sicherheit, die ihm das Konzil gewährleistet hatte,
für ungenügend hielten.

Diese knappe Aufzählung von Orten seiner Tätigkeit
und seines Einflusses mag genügen, um die Reichweite

der Wirkung seines Geistes anzudeuten. Er muß eine

gewaltige Persönlichkeit gewesen sein. Es ist auch

mehr als eine überschwengliche Höflichkeit, wenn

Luther, sein Lehrer, ihm in der Zeit des Reichstags
von Augsburg am 30. Juni 1530 von der Feste Ko-

burg aus bezeugt: „Du bist durch Gottes Gnade in

allen Dingen größer als ich", und in seinem Schreiben

vom 28. November 1527 trifft Luther einen ganz

entscheidenden Charakterzug seines Freundes aus

Hall: „Du bewahrst so standhaft und rein das Wort

Christi und lehrst es inmitten des ungeschlachten und

verkehrten Geschlechts, du, meine liebste Freude und

meine Krone in Christus" (vgl. Philipper 2, 15 und



116

4,2). Umgekehrt aber bezeugt Brenz sein ganzes

Leben hindurch, daß er Luther als den „praeceptor

noster observandissimus", d. h. als „unseren ersten

und richtungweisenden Lehrer" betrachte, und nach

Luthers Tod schreibt er am 20. Juni 1546 an Johann
Heß: „Ich achte diesen Mann als ein Werkzeug Got-

tes und als meinen Lehrer; bei seiner Lehre will ich

bleiben; ich habe ihn, solange er auf Erden war, ge-

liebt". Kein Wunder, daß Brenz von Luther manche

anschaulich-eindringlichen Sprachbilder wörtlich über-

nimmt (so etwa: „Ketzerei kann man nicht mit Eisen

zerhauen" oder „Die Henker sind nicht die besten

Doktoren") und daß er im Osianderschen Streit als

die beiden Richtpunkte seiner Glaubensauffassung
die Heilige Schrift und ihre Auslegung durch Luther

bezeichnet.

Allerdings finden wir in seinem Verhältnis zur Hei-

ligen Sdhrift gläubige Abhängigkeit und persönlichste
Auffassung ineinander verschlungen. Während er für

seine Auffassung der gegenseitigen Verpflichtungen
von Obrigkeit und Untertanen unbedenklich die

Bilder aus der Geschichte des Volkes Israel (Samuel,
Saul und David, Josia u. a.) heranzieht, betont er

bei der Frage, inwieweit die Obrigkeit verpflichtet sei,
die Wiedertäufer zu strafen, doch sehr ernsthaft, daß

das „Gesetz im Christentum doch eine weit andere

Gestalt habe als im Judentum". Der Buchstabe töte,
der Geist aber mache lebendig. Ja er ist so kühn, in

seiner großen (lateinischen) Erläuterung des Katechis-

mus den furchtbaren Emst der Worte Jesu (Matth.

20, 16): „Viele sind berufen, aber wenige sind aus-

erwählt" mit der Erwägung, daß die Berufung Gottes

eine feste und beständige sei, in die jauchzende Ge-

wißheit zu wandeln: „Alle Berufenen sind auser-

wählt". Auch liegt ihm bei aller Ehrfurcht vor dem

biblischen Wort nichts ferner als der Versuch der

Vernunft, die biblische Offenbarung in eine starre

Systematik zu zwingen. Der für das menschliche Grü-

beln schauervolle Gedanke, daß die göttliche All-

macht und Allwissenheit, die ewige Vorsehung Gottes

und sein alleiniges Handeln den Menschen einfach

ausliefere - ein Gedanke, der Luther in den Jahren
1510 bis 1513 gequält und den messerscharfen Ver-

stand Calvins zu der Lehre von der „doppelten Prä-

destination" geführt hat - wird von dem 26jährigen
Brenz gewissermaßen mit dem Herzen aufgefangen
und dem Glaubensinteresse - freilich ein gewagter

Begriff! - des Christen als Geschenk überreicht: „Was
Gott in seiner heimlichen Kanzlei beschließt, das

mögen und können wir in dieser Zeit nicht begreifen,
wenn es uns schon in Worten gesagt ist

. . . Die

ewige Vorsehung Gottes wird besser geglaubt als er-

forscht
...

Es geschieht nicht der Vernunft zulieb,
sie dazu zu verlocken, die ewige Vorsehung zu er-

gründen, sondern es geschieht den Gläubigen zugut,

daß sie in den schwersten Stürmen einen unbeweg-
lichen Felsen haben . . . Denn wenn alle Hilf, Trost

und Zuversicht hinweg ist, und allein Sünde, Tod

und Hölle vor Augen stehen, so ist der ewige, un-

wandelbare Rat Gottes allererst die rechte Zu-

flucht ..." So zieht er aus dem Bibelwort, statt sich

in seinen Abgründen zu verlieren, Kraft, und gerade
in den Zeiten der Not und der Aussichtslosigkeit hält

er sich an die Verheißung: „Er wird den glimmenden
Docht nicht auslöschen". Auch seine Haltung in der

Mendmablsfrage und sein Kampf um die Anerken-

nung der realen Gegenwart des Leibes Christ im

Sakrament war nicht aus dem Bedürfnis der dogma-
tisierenden Vernunft entsprungen, wenn ihn auch

seine Gegner einen „quadratus tribulator" (einen fa-

natischen Querkopf) nannten, der „vergiftete Pfeile"

abschieße. Gewiß mag er in diesem Kampf zu weit

gegangen sein, z. B. als er im Jahre 1568 dem Herzog
Christoph dringend von dem Bündnis mit dem Kur-

fürsten von der Pfalz abriet, da dieser sich mit dem

Geist Zwinglis, einem „blasphemischen" und „auf-
rührerischen" Geist verbunden habe. Aber gerade
daß dieser im Grund so milde und tolerante Brenz

hier so unnachgiebig war, unterstreicht sein Bedürfnis,
die für ihn unentbehrliche Kraftquelle des Sakra-

ments schützend zu umgeben.
Blieb er hierin ohne Schwanken, so zeigt sich bei ihm

in seiner Bestimmung des Verhältnisses des Christen

zur weltlichen Obrigkeit ein interessanter Bogen der

Entwicklung. Das ist verständlich, denn die Frage
„Christ und Staat" wird ihre Spannung nie verlieren.

Daß die Bauern und Bürger zum Gehorsam ver-

pflichtet seien, daran hegte kein Anhänger der Lehre

Luthers Zweifel. Anders aber verhielt es sich bei der

Frage, ob die Fürsten und Stände des Reiches dem

Kaiser Widerstand leisten dürften, wenn er etwa ihrer

Glaubensüberzeugung entgegen handeln würde. Wie

kindlich einfach war hierin der Ausgangspunkt der

Anschauung bei Johannes Brenz! Man staunt: Das

Römische Reich (auch das „deutscher Nation") ist

nach dem Zeugnis des Paulus eine Ordnung Gottes

und nach der Ansicht frommer Lehrer vom Propheten
Daniel vor seiner Entstehung verkündigt und also als

rechtmäßige Ordnung anzusehen. Daher darf gegen
die Obrigkeit dieses Reiches keinesfalls Widerstand

geleistet werden. Ausnahmen können nur auf den

besonderen Befehl Gottes geschehen (Beispiele aus

dem Alten Testament: Jehu und Joram). Auch für

das Evangelium dürfen die Stände nicht zum Schwert



117

Der Reformator Johannes Brenz. Kolorierter Holzschnitt B. V. D., um 1560

Aufnahme Landesbildstelle Württemberg



118

gegen den Kaiser greifen. Solange nicht „die Stände

des Reiches, denen es gebührt, gegen einen unbilligen
unchristlichen Kaiser handeln

. . ~ solange ist man vor

Gott schuldig, seiner Tyrannei mit keiner Gewalt zu

begegnen, sondern von ihm Gewalt und Unbilligkeit
christlich zu dulden". Diese Grundansicht legt er in

einem Schreiben an Markgraf Georg von Branden-

burg am 27. November 1529 nieder. Allerdings fügt
er hier noch an: „Wo aber der Kaiser die Pflicht

überschreitet, sind auch die Stände nicht verpflichtet,
in seinem Dienst etwas Unbilliges gegen unsern

Herrn mit der Tat zu tun". Am 31. Mai 1532 findet

er seine Anschauung in dem Gang der Geschichte

bestätigt. Es heißt in seinem Gutachten „Brentii Con-

silium" : „Wie ist es zuerst dem Adel, den Franz von

Sickingen aufgerufen und der sich der Beschirmung
des Evangeliums angenommen hat, ergangen? Was

haben dann die Bauern, die öffentlich die Errettung
des Evangeliums vorgaben, für ein Glück gehabt?
Was ist jüngst den Schweizern widerfahren?" Diese

grundsätzliche Einstellung hat ihn insbesondere, wie

aus dem oben Gesagten hervorgeht, beim Bauernkrieg
eine eindeutige Haltung einnehmen lassen. Seine Ein-

flußnahme hierbei hat sich auf die Geistlichkeit und

den Rat erstreckt. Seine Ansicht findet in seiner Ant-

wort auf die „Zwölf Artikel" der Bauern folgende
zugespitzte Formulierung: „So man in den Artikeln

spricht, wir wollen nicht mehr Leibeigenschaft leiden

usw., was ist das anders gesagt als: wir wollen nicht

mehr Christen sein, denn das Leiden ziemt einem

Christen, wie einem König sein Thron." Andererseits

hat er aber - in wohltuender Gegensätzlichkeit zu

Luthers Grimm - nach der Niederlage der Bauern

die Obrigkeit ernstlich davor gewarnt, „Puff um Puff"

zu geben, d. h. sich zu rächen. „Gott hilft nicht, daß

man sich bösern, sondern daß man sich bessern soll."

Es ist auch sehr bezeichnend, daß er schon damals

aus die anscheinend auch heute noch manchen Histo-

rikern nicht genügend bekannte Tatsache hinwies,
daß „Luthers Büchlein vom Strafen und Würgen
(„Wider die mörderischen und räuberischen Rotten

der Bauern", 1525) lautet auf die Obrigkeit, die ihr

Schwert noch nicht wieder in der Hand hat, und

deren Untertanen noch mutwillig und ungehorsam
sind. Er würde freilich anders schreiben, wenn die

Untertanen sich ergeben haben und die Obrigkeit ihr

Schwert wieder in der Hand trägt."
Wir wenden uns von neuem seiner grundsätzlichen
Stellung in der Frage zu, ob die Reichsstände dem

Kaiser mit dem Schwert widerstehen dürfen. Bei aller

Bejahung ihrer Gehorsamspflicht hatte er doch für

den Fall, daß „der Kaiser die Pflicht überschreitet"

das Recht auf Hilfsverweigerung eingeräumt, ein

Recht also, das sich die protestantischen Stände neh-

men könnten, falls der Kaiser die Evangelischen mit

Krieg überziehen würde. In der Spannung der Jahre
1540 bis 1544 scheint sich ihm dieses negative Recht

auf Hilfsverweigerung in das positive Recht der Ver-

teidigung des Glaubens gegenüber dem Kaiser um-

gewandelt zu haben. Jedenfalls bezeugt sein Brief an

Major in Wittenberg vom 16. Dezember 1546, also

aus den Tagen seines ersten Exils, daß Brenz in

„einigen Predigten" den Gedanken zum Ausdruck

gebracht habe, daß „die Verteidigung nicht ungerecht
und keine Verletzung des Glaubens" sei, denn „wir

könnten sonst Gott in diesem Kriegszug um Hilfe

anrufen." Dieser Wandel einer anfänglich scheinbar

so klaren und eindeutigen Haltung ist nur ein Beweis

dafür, wie sehr der ernste Christ aller Zeiten, der

nicht die Weltflucht wählt, der furchtbaren und span-

nungsvollen Problematik seines Verhältnisses zum

Staat ausgeliefert ist, und wie wenig er sich von einer

kasuistischen Gebrauchsanweisung nach christlichen

Grundsätzen versprechen kann.

Nach der Niederlage der Schmalkaldener scheint das

„zerschlagene und gedemütigte Herz" des Reforma-

tors diesen Wandel seiner Anschauung einer erneuten

Prüfung unterzogen zu haben. In seinem Schreiben

an Melanchthon anfangs 1549 finden wir neben einer

wundervollen Zuversicht inmitten seiner Verbannung
während des Interims die alte eindeutige Grundeinstel-

lung wieder: „Gott wird seine Kirche schützen. Wir

dürfen nichtsFalsches und Gefährliches unternehmen.

Die Kirche muß dulden, was ihr der Staat auferlegt.
Sie soll zu Gott aufschauen und auf ihre Befreiung
harren." - Auch als sich das Glück wieder auf die

Seite der Protestanten zu neigen begann und Kur-

fürst Moritz von Sachsen den württembergischen
Herzog Christoph bedrängte, den Kampf gegen den

Kaiser aufzunehmen, änderte Brenz, den Christoph
hierin um Rat angegangen hatte, an dieser wieder-

gewonnenen grundsätzlichen Haltung nichts mehr.

Obwohl der Kaiser, so äußerte er sich, die Unbillig-
keit „notorie" vornehme, so daß ihm auf keinen Fall

von einem der Reichsstände Hilfe zuteil werden könne

in einem Krieg, der das Ziel habe, das ganze deutsche

Volk zu verderben, und obwohl der Kaiser nicht ge-
sonnen sei, „der mit der goldenen Bulle beschworenen

Freiheit ihren gebührlichen Raum zu geben", obwohl

mithin „einem Stand des Reiches gebühre, das zur

Gegenwehr vorzunehmen, was ihm nach gemeinen
geschriebenen Rechten als göttlichen Ordnungen" zu-

stehe, so könne er, Brenz, seine Ansicht doch unter

Vorbehalt („salvo meliore iudicio") mitteilen, „darin



119

ich mehr gegen Gott bete, denn Euer Fürstl. Gnaden

raten kann ..." „Der allmächtige Gott wolle E. F. G.

vor allem Übel bewahren".

Wir werden also diese Rückkehr zur ausschließlichen

Glaubenshaltung in das Jahr 1547/48 zu setzen ha-

ben. Sie ist aber auch zugleich die Linie seiner Per-

sönlichkeit, die Verbindung der nüchternen, maß-

vollen Weisheit mit der gläubigen Unbeweglichkeit,
der Standhaftigkeit. Myconius berichtet von einer

bezeichnenden Äußerung Melanchthons über Brenz:

„Melanchthon sprach oft, er wollte lieber einen ein-

zigen Brentium bei sich im Concilio haben, denn

keinen andern Theologen; denn da wär Verstand

und Beständigkeit, Rat und Tat beieinander". Ein-

drucksvoll ist die - ich vermag es nicht anders zu be-

zeichnen - Logik seiner Glaubenshaltung, wie sie

in seinem Schreiben an Camerarius vom 1. Juli 1547

zutage tritt: „Der Krieg ist anders verlaufen, als wir

zuerst gemeint haben. Wir hoffen daher/!), daß er

einen ganz anderen siegreichen (!) Verlauf nehmen

werde, als irgend eine menschliche Vernunft voraus-

sehen kann." In der Frage der Anerkennung des In-

terims hebt sich seine zur Ablehnung entschlossene

Haltung ungemein scharf von der Unsicherheit Me-

lanchthons ab, dessen Gutachten er als eine ganz

üble Schrift („scriptum sane pessimum") bezeichnet.

Kein Wunder, daß ihn der Kaiser unter die vier

großen Gegner des Interims rechnete, und Georg
Witzel, der sich nach anfänglicher Anhängerschaft an

die Sache der Reformation wieder von der lutherischen

„Sekte" abgewandt hatte, in ihm den „Vorkämpfer
aller Sekten" sah.

Neben dieser unerschütterlichen Glaubenshaltung
kennzeichnet ihn eine geradezu erstaunliche Nüch-

ternheit und ein auffallender Sinn für die praktische,
reale und psychologische Konsequenz. Immer wieder

stützt er in seinen „Bedenken" die biblisch-theolo-

gische Beweisführung mit dem Hinweis auf etwaige
praktische Folgerungen aus einer Ansicht. Zur Tole-

ranz gegen die Sekten mahnt er in seinem Gutachten

über die Wiedertäufer (Anfang 1528) mit dem Hin-

weis: „Gewöhnt sich die weltliche Obrigkeit, mit dem

Schwert Glauben zu verfolgen, so kommt heute der

unrechte, morgen der rechte Glauben dran, wie zur

Zeit des Arianerstreits . . . Sollte man alle die mit

dem leiblichen Tod strafen, welche ein Sakrament

unrecht und unwürdig brauchen, wieviele müßte man

alle Jahre nach Ostern verbrannt oder geköpft ha-

ben!" In umgekehrter Richtung weist er im gleichen
Jahr in einem Schreiben an Spengler auf die Gegen-
konsequenz : „Wollte man jeder Sekte frei lassen ihre

Zeremonien und Lehren . . . wozu bedarf man denn

eines Regimentes göttlichen Gesetzes? ... So dürften

die Eltern nicht mehr mit der Rute ziehen und die

Obrigkeit nicht mehr strafen." Solche Beispiele nüch-

terner, auf die praktische Konsequenz gerichteter Ab-

wägung ließen sich aus seinen Schriften verhundert-

fachen. Sie sind alle eindringlich und werden bei den

Lesern kaum ihre Wirkung verfehlt haben. Am be-

deutungsvollsten zeigt sich wohl die Weisheit der

Nüchternheit in der späteren Begründung seiner Be-

reitschaft, unter die umstrittene Präfation der Augs-
burger Konfession das Zeichen seines Einverständ-

nisses zu setzen: „Sollte es", heißt es dazu in seinem

Bedenken vom April 1561, „eine billige Ursache sein,
die Unterschrift zu verweigern, wenn eine Schrift

nicht durchweg vollkommen und genugsam ist, so

würde man nicht viele Schriften finden, die man

unterschreiben möchte."

Dieser gläubig-kluge Sinn für die Wirklichkeit läßt

ihn schon mit 24 Jahren als den reifen Pädagogen
seiner Gemeinde erkennen, als den bewahrenden Er-

neuerer, der seinen Zuhörern zuruft: „Als ich von

euch berufen hierher kam, fand ich euch in einem Ab-

grund versunken. Etwas mußte ich also tun: ich stieg
zu euch hinab, um euch herauszuhelfen. Mein Sinn

war dabei, euch keinen Zwang anzutun, sondern all-

mählich zu unterrichten, nach dem Beispiel des

Apostels in etwas nachzugeben und mich nicht so-

gleich ganz zu zeigen." Begreiflich, daß dieser Päda-

goge der erwachsenen „Kinder" den Unterricht an

der Jugend als einen besonders Gott wohlgefälligen
Dienst pries. Er wußte aber, daß der Lehrer hinab-

steigen müsse. Er ließ sich auch wohl von Anfang an

nicht von der trügerischen Meinung verführen, daß

das neuentdeckte Licht des Evangeliums das ganze
Volk erleuchten und umwandeln werde. Am 27. No-

vember 1529 schrieb er an den Markgrafen von

Brandenburg: „Es geht mit dem christlichen Glauben

also zu, daß in Land und Stadt immer nur der kleinste

und geringste Teil rechte Christen sind. Die andern

und der große Haufe glauben der Gewohnheit nach,
und solang keine Gefahr darauf steht. So es dann an

ein Treffen ginge, würden diese wegen des Evange-
liums, das sie nie recht geglaubt haben, keine Not er-

leiden ..." Man sollte daher auch das Volk in der

Predigt geistig nicht überfordern. Nach der Visi-

tationsordnung 1535 soll es „den Pfarrern nicht ge-
stattet" sein, „die schweren Bücher der Bibel an Sonn-

und Feiertagen zu predigen". Es entgeht schon dem

jungen Prediger in Hall nicht, daß die Nachmittags-
predigt an den Feiertagen „zu der Zeit gehalten wird,
da gut schlafen ist".

Schließlich darf auch die nüchterne Selbstbeurteilung



120

des Reformators in diesem Zusammenhang angeführt
werden. Es ist wohl nicht nur Bescheidenheit, wenn

er am 1. Juni 1529 in einem Schreiben an den Kanz-

ler Vogler in Ansbach gesteht: „Eines gebricht meiner

Person: daß ich die Herzen der Menschen nicht in

meiner Hand habe; ich kann ihnen wohl aus Gottes

Gnade zuzeiten nach meinem kindischen Verstand

etwas Gutes vorsagen, aber ich bin ihm zu schlecht

und ohnmächtig, daß ich ihr Herz und Gemüt darauf

führen und darin befestigen könnte." Daß solche

Selbstbescheidung nicht zur Resignation wurde, das

ist seiner Treue zuzuschreiben. Hartmann-Jäger be-

berichten in ihrer Lebensbeschreibung von Johannes
Brenz (S. 461) über ein Gespräch, das einmal Brenz

mit dem Hofprediger Pfauser, dem Vermittler zwi-

schen dem König Maximilian und dem Herzog
Christoph, führte. Pfauser hatte in seinem Stuttgar-
ter Aufenthalt einen - im allgemeinen schlecht be-

suchten - Wochengottesdienst mitgemacht, in dem

Brenz eine treffliche Predigt gehalten hatte. Pfauser

drückte sein Befremden über die geringe Zahl der

Teilnehmer aus. Das sei nun eben so Brauch, sagte
Brenz. Als die beiden beim Nachhausegehen an einen

Brunnen kamen, fragte Brenz seinen Begleiter, was

wohl die schönste Tugend dieses Brünnleins sei. Da

dieser schwieg, gab er selbst die Antwort: „Es gibt
stets Wasser, es mögen viele oder wenige kommen,
aus ihm zu schöpfen. So muß es auch der Prediger
des göttlichen Wortes machen!"

Weise Nüchternheit ist meist mit persönlicher Duld-

samkeit gepaart. Brenz mag manchem seiner Freunde,

sogar auch Melanchthon, als „nimis lenis" (allzumild)
erschienen sein in der Auseinandersetzung mit den

theologischen Gegnern. Doch hat er, wie wir sahen,
in der Frage des Interims, gerade im Gegensatz zu

Melanchthon, eine erstaunliche Kompromißlosigkeit
an den Tag gelegt. „Fortiter in re, suaviter in modo"

- mutig, wo es um die Sache geht, freundlich in der

Verhandlungsweise — ist der Leitspruch, der sich ganz

besonders auf seinen Charakter anwenden läßt. Seiner

Fürbitte beim Rat von Hall hatte es zum Beispiel der

Pfarrer von Haßfelden, Georg Ulmer, der schon vor

der Haller Wirksamkeit unseres Brenz wegen seiner

unanständigen Amtsführung und seines liederlichen
Lebenswandels Anlaß zu beweglichen Klagen seiner

Gemeinde gegeben hatte, und der später gegen Brenz

seine mehr als lose Zunge hatte laufen lassen, zu ver-

danken, daß ihn der Rat nach vierwöchentlicher Haft

aus dem Faulturm losließ, mit der Auflage, sich

anderwärts eine Pfarrei zu suchen.

Kleinere Geister pflegen die Bedeutung desjenigen
Gebietes, dem sie ihre besondere Aufmerksamkeit

und Mühe schenken, gerne zu überschätzen und einer

Art Vordergrundperspektive zum Opfer zu fallen. Es

ist charakteristisch, daß er dieser Versuchung nicht

unterlag. Am Schluß seiner bedeutsamen Haller

Kirchenordnung vom Jahre 1526, über deren Grund-

sätzlichkeit er durchaus nicht im unklaren war, wies

er darauf hin, daß diese Ordnung nur „für eine

Zucht, nicht für ein Zwangnis" zu halten sei. Auch

stelle der Kirchendienst nur „eine äußerliche Ord-

nung der Zucht" dar; wer ihr entspreche, dürfe

„allein sich rühmen, daß er züchtig gewesen sei und

noch nicht fromm". „Die Frömmigkeit liegt an höhe-

ren Stücken als am Kirchendienst".

Auch seine Gelehrsamkeit verrückt ihm nicht die wirk-

lichkeitsnahe Nüchternheit der Sicht. Es bedeutet weit

mehr als bloße Höflichkeitsformeln, wenn ihm seine

Freunde seine hohe Bildung rühmen. „An den durch

Bildung und Frömmigkeit weitberühmten Mann"

sendet Johannes Pistorius sein Schreiben vom 28. März

1548: „höchstes Menschentum" (summa humanitas)
rühmt Hartmann Beyer an Brenz; den „an Bildung
und Tugend hervorragenden Mann" nennt ihn Me-

lanchthon am 18. Juli 1555. Doch ist sein Wissen,
seine Kenntnis der antiken Sprachen, der antiken

Kultur und der Rechtsverhältnisse, der Lehren der

Kirchenväter und — über allem - seine hervorragende
Kenntnis und sein tiefgründiges Verständnis der Hei-

ligen Schrift nicht bloß die Summation und das Ergeb-
nis langjähriger Beschäftigung; er ist vielmehr, möchte

man sagen, schon von Jugend an der Typus des Ge-

lehrten. Im Frühjahr 1517 schreibt der Humanist

Erasmus an Oekolampad nach Weinsberg: „Eine
Höhle nennst du deinen Wohnsitz? Ich halte ihn für

ein Paradies, besonders da du zum Gefährten und

Teilnehmer aller deiner Studien den Brenz hast, durch

den du so allein bist, daß du den Überdruß des

Alleinseins gar nicht empfindest." Trotz solcher Ge-

lehrsamkeit hegt er — wie Luther — ein tiefes Miß-

trauen gegen die „Vernunft". Wohl in das Jahr 1527

ist sein Wort aus dem „Kurzen Bericht wahren christ-

lichen Wesens" zu setzen: „Die Vernunft geht dem

Schein nach, nicht dem Grund, sondern dem Schatten

nach, wie der Hund, der das Fleisch fallen ließ. Es ist

ein ewiger Zank zwischen der Vernunft und dem

Geist Gottes
. . . Am christlichen Leben hängen nur

Glauben und Lieben, sonst ist nichts Gutes daran
H

Welch unbeugsame Haltung er auch in der Abend-

mahlslehre eingenommen haben mochte, nie ist es ihm

um das „Vernünfteln" gegangen. So konnte er sich

auch nicht dazu entschließen, in den dogmatischen
Streit um die Osiandersche Rechtfertigungslehre, die



121

sich von der melanchthonischen „forensischen" da-

durch unterschied, daß sie die „Einwohnung Christi"

und die dadurch bewirkte Erneuerung des Gläubigen
betonte, mit der Kampfeslust einzutreten, wie es die

Gegner Osianders von ihm erwarteten. Am 29. Sep-
tember 1555 warnte er Melanchthon, diese Ange-
legenheit in ihrer dogmatischen Bedeutung zu über-

schätzen. In seinem Schreiben an die Königsberger
Akademie, die ihn wegen dieser Haltung heftig ange-

griffen hatte, wies er am 29. Januar 1553 eindringlich
darauf hin, wie sehr er diese Händel beklage. Es

gehe hier nicht etwa um den Glauben, sondern nur

„um ein Gezänke und das Rechthabenwollen streit-

süchtiger Männer" . . . „Viele der Unsrigen (!) sind

heutzutage rechthaberisch und sehr großzügig in ihren

Verdammungsurteilen". Am 12. April 1556 klagt er

gegenüber Albrecht von Preußen darüber, daß die-

jenigen, die „dem Frieden geweiht und Verkündiger
der Liebe und der Lauterkeit sein sollten, ihre Worte

gegenseitig aufs gehässigste und giftigste auslegen
und deuten". Freilich entging ihm nicht, welche be-

sonders unglückselige Rolle in dem ganzen Streit als

Anhänger der Osianderschen Lehre der Königsberger
Hofprediger Johann Funck spielte, der später - ein

klagenswertes Ereignis innerhalb der Reformations-

geschichte! —
auf die Beschwerde der Stände beim

polnischen Lehensherrn zum Tode verurteilt und hin-

gerichtet wurde. In seinem Gutachten vom 5. Juni

1556 gestand er offen: „Da ich aus verschiedenen

Akten entnehme, daß die Mitgliedschaft des M. Funck

zur Kirchenbehörde hinderlich ist, so möchte ich noch-

mals den aufrichtigen Rat geben, E. F. D. möchte ihn

gnädig anderweitig verwenden, wie er denn selber so

bescheiden sein sollte, dem Beispiel des Lucius Tar-

quinius ... entsprechend lieber einen Nachteil auf

sich zu nehmen, als den allgemeinen Frieden in der

Kirche in Gefahr zu bringen". Immer mehr aber

sehnte er sich aus den Auseinandersetzungen zwischen

solchen heraus, die der Meinung waren, das, was sie

selbst schrieben, „sei lauter Heilige Schrift und Gottes

Geist, und sie seien allein die christliche Kirche". „Je

weiter davon entfernt, desto glücklicher", schreibt er

an den Berner Professor Musculus am 30. September

1558, und am 11. Juli 1556 bekennt er gegen An-

dreas Aurifaber: „Ac pax, quamvis iniqua, modo non

impia praefertur aequissimo bello" (Ein wenn gleich
nicht ganz billiger, so doch auch nicht ungöttlicher
Friede ist dem gerechtesten Krieg vorzuziehen).
Zum Schluß wenden wir uns dem Punkt seines We-

sens zu, in dem sich bei ihm die ehrfurchtsvolle,
mindestens aber gerechte Beurteilung des Überkom-

menen mit dem Sinn für neuzeitliches Denken, für

Modernität, verband. Wir haben ihn oben einen „be-
wahrenden Erneuerer" genannt. Nie hat es in Hall

unter seiner geistigen Führung eine Bilderstürmerei

gegeben. Seine grundsätzliche Ansicht in der Frage
des Gebrauchs der Bilder, die er in seiner bekannten

„Supplikation" an Herzog Ulrich von Württemberg
(zusammen mit Wentz und Schnepf) am 10. Septem-
ber 1537 zum Ausdruck brachte, ist ihm von jeher
festgestanden: „Die Bilder, deren Mißbrauch das

Wort Gottes verhütet, sind nicht nur eben dem Wort

Gottes nicht hinderlich, sondern demselben gemäß
und seiner Gestalt förderlich."

Im lateinischen Katechismus mit Erläuterungen von

1570 heißt es: „Bilder sind in der christlichen Kirche

soweit zu dulden, als man sie nicht verehrt und an-

betet". Ähnlich verhält es sich mit seiner Ansicht über

den Gebrauch der Priesterkleidung und der latei-

nischen Sprache im Gottesdienst. Spielt beim letzteren

Gesichtspunkt auch, wie wir es bei seiner hervor-

ragenden humanistischen Bildung nicht anders erwar-

ten können, der Gedanke an die Pflege der antiken

Sprache eine wesentliche Rolle, so tritt dabei doch

auch das konservative Moment deutlich hervor. In

seiner Vorrede zur Württembergischen Kirchenord-

nung 1535 weist er darauf hin, daß nicht alles, was in

der päpstlichen Kirche Brauch gewesen sei, als Greuel

betrachtet werden dürfe. Wenn dies der Fall wäre, so

müßte ja auch „die Heilige Schrift, das heilige Evan-

gelium, die Taufe, die christliche Kirche, ja Christus

selbst alles auf einem Haufen als unchristlich verur-

teilt und abgetan werden." Es gelte vielmehr, die

„rechte Mittelstraße zu treffen und weder zur Linken

noch zur Rechten hinauszutreten". Neben einer sol-

chen Bereitschaft, das berechtigte Alte zu bewahren,
kennzeichnet ihn eine Art instinktiver Distanz gegen-

über sogenannten „mittelalterlichen" Anschauungen,
die viele seiner reformatorischen Freunde noch geteilt
haben. Ich meine die Astrologie und den Hexenwahn.

Bekanntlich hat Luther die Astrologie für eine „heil-
lose" und „lustige Phantasie" gehalten, während Me-

lanchthon ihr gehuldigt hat. Brenz wagte sie zwar

nicht verstandesmäßig abzulehnen, er stellte aber

weit über sie die Glaubenshaltung des Christen. Auf-

schlußreich dafür ist sein Wort an Amsdorf (29. Fe-

bruar 1546 [?]) anläßlich des Todes seines Meisters

Luther: „Das auserwählte Rüstzeug Christi ist uns

entzogen. Großer Leute Tod ist insgemein kein guter
Vorbote ... Von unserem (Regensburger) Konvent

hast du recht geweissagt. Denn obwohl die Konjunk-
tion jener zwei feindseligen Planeten, Saturn und

Mars ... nach derMeinung der Astrologen nicht ohne

Bedeutung ist, so ist doch das gewisser, was du nicht



122

aus jenen Sternen des fernen Himmels, sondern aus

den Sternen des geistlichen Himmels, aus dem Wort

Gottes, beurteilst." Gerade in spannungsvollen Zeit-

läuften, da der Mensch gerne die „Zeichen der Zeit"

zu ergründen sucht, findet er also seine Zuflucht in

den Zeichen über Zeit und Raum, im Wort Gottes.

Zur Frage der Hexenverfolgung hatte sich Brenz in

einer Predigt „Vom Donner und Hagel und allem

Ungewitter" im Jahre 1539 wohl erstmals geäußert.
Die Entstehung des Wetters, so führte er dabei aus,

habe ihre Ursache in erster Linie in atmosphärischen
Verhältnissen, was allerdings den besonderen End-

zweck, den Gott damit habe, nicht ausschließe. Keines-

falls würden solche Unwetter durch die Einwirkung
von Hexen hervorgerufen. Wohl sei möglich, daß der

Teufel diejenigen, die mit ihm Umgang pflegten, mit

der Meinung betrüge, sie könnten das Wetter beein-

flussen. Alle Wetterkatastrophen hätten freilich ihren

tiefsten Grund in der Sünde der Menschheit. Würde

man auch alle Unholdinnen mit dem Feuertode be-

strafen, so würden Wetterkatastrophen doch nie auf-

hören. Wollte man die wahren Schuldigen, nämlich

die Menschheit, zur Strafe heranziehen, wo wollte

man dazu — wieder einmal die bekannte Brenzsche

Konsequenz! - Feuers genug bekommen? Im Jahre
1561 berät er den Pfarrer Knezel von Waldenburg
in der Seelsorge an einer „Hexe" seiner Gemeinde:

„Versuche . . . das Weib zur Reue zu bekehren . . .

aber zeige ihr auf der anderen Seite Christum den

Gekreuzigten, der gesagt hat: ,Wer zu mir kommt,
den werde ich nicht hinausstoßen' ..

.
Beharrt sie

aber auf ihrem Sinn, so zweifle ich nicht, daß die

Obrigkeit so fromm ist, dir eine Zeitlang zu gestatten,
nach deinem Amt zu tun." Wir sehen: teils eine Art

aufgeklärter Einsicht, teils die fromme Güte seines

Herzens lassen ihn gegen die Hexenverfolgung Stel-

lung nehmen. Im Jahre 1565 erschien nun ein Neu-

druck seiner Predigt aus dem Jahre 1539. Der Leib-

arzt des Herzogs von Jülich, Dr. Johann Wier

(Weyer), der eben zu dieser Zeit an einem großen,

gegen den Hexenwahn gerichteten Werke schrieb und

alle in sein Thema einschlagenden Veröffentlichungen
sammelte, bekundete Brenz über diesen Neudruck

seine Anerkennung wegen des frommen Eifers und

der geschickten Art der Ausführungen. Dr. Wier

kämpfte im Namen einer Art von Aufklärung als

Arzt gegen allen Hexenwahn und hielt alle sogenann-

ten Geständnisse der Unglücklichen für erzwungen.

Er ist in dieser Beziehung in eine Reihe zu stellen mit

Balthasar Bekker, Thomasius, F. von Spee und Sem-

ler. Brenz hielt, wie wir sahen, zwar diei „Einwoh-

nung des Teufels" im Menschen für möglich, er

wandte sich jedoch solchen nach seiner Ansicht bemit-

leidenswerten Opfern aus christlicher Nächstenliebe

— um ihres Seelenheiles willen! — zu. Wier und Brenz

waren sich zwar nicht in der Auffassung, aber in der

Tendenz einig. Wier forderte statt Folter und Feuer-

tod eine vernunftgemäße, leiblich-geistige Behand-

lung der Unglücklichen, Brenz empfahl ernste und

fürbittende Seelsorge. Was beide einigte, drückte

Brenz am Stephanustag 1565 in seinem Schreiben an

Wier aus: „Du wirst daher das verdienstlichste Werk

tun, wenn du dich fortan der unglückseligen Weiber

annimmst und sie entweder Genossen deines oder

meines Standes, Ärzten oder Theologen, empfiehlst,
statt daß sie dem Schwert oder der Flamme des Hen-

kers überantwortet werden."

Hierin aber drückt sich die „humanitas", die Mensch-

lichkeit unseres Reformators am bezeichnendsten aus.

Den Gegenpol zu seiner Grundgesinnung bildet der

Henker. Diese Einstellung leuchtet schon aus einer

seiner ersten in Hall gehaltenen Predigten heraus:

„Die Seligkeit und alle Vollkommenheit steht in rech-

ter göttlicher und brüderlicher Liebe, aber wenige
wissen, worin diese bestehe . . . Wie hat Christus

seine Jünger lieb gehabt? Ich spreche, er hat sie gleich
lieb gehabt, Judas, den Verräter, und St. Johannes,
der ihm auf dem Schoße ruht." Freilich, der Mensch

erfährt an sich, daß sein Wille zu solcher Liebe nicht

fähig ist, „und ist kein Ding, das dem Menschen seine

Sünden und Gebrechen offenbarer darlege, als dieser

Wille. Davon wird der Mensch niedergeschlagen, und

ihm offenbart sich seine Nichtigkeit. So denn nun der

Mensch gewahr wird der großen Barmherzigkeit
Gottes, da entspringt ein herzliches Vertrauen in

Gott, und spricht: ,Herr, erbarme dich meiner!'"

So leitet er in Einfalt die Einfältigen, in nüchterner

Klugheit das Volk zum rechten reformatorischen Ver-

ständnis, so wird seine „humanitas" — bei aller Be-

tonung der Notwendigkeit der Sündenvergebung! -

zu einem Transparent christlicher Verkündigung. Un-

nachgiebig und standhaft in der als wahr erkannten

Lehre — wie es ja auch sein letzter Wunsch Jakob An-

dreae gegenüber beweist, bei der Kanzel in der Stifts-

kirche in Stuttgart gleichsam als Wächter über die

reine Verkündigung im Grabe ruhen zu wollen - voll

Menschenkenntnis und Nüchternheit, duldsam und

gütig gegen Irrende und Verfolgte, nicht in ein

Schema, auch nicht in eines für Reformatoren zu

bringen, gelehrt vor den Menschen, gelehrsam und

bildsam vor Gott - wir wagen es, alle diese Eigen-
schaften zum Schlüsse nochmals mit Hartmut Beyer
in die zwei Worte „summa humanitas“, höchste

Menschlichkeit, zusammenzufassen.


	Unbenannt

