
131

bei denReichsstädten und sonstigen Vertragsabschlüs-
sen auch konfessionelle Gründe mitbestimmend

waren, kann nach den vorhandenen Unterlagen nicht

entschieden werden. Warum aus der benachbarten

Reichsstadt Gmünd nur Unterlagen über einen im

Jahre 1773 abgeschlossenen Salzhandelsvertrag vor-

handen sind, und Aalen als Salzbezugsort überhaupt
nie genannt ist, kann nicht erklärt werden.

An wichtigen Einzelverträgen müssen noch die von

der Stadt Hall mit dem Markgräflich-Badischen Hof-

faktor Hejum Levi in Karlsruhe abgeschlossenen Ac-

corde genannt werden, und zwar wurden von 1793

bis 1796 jährlich 800 Faß Salz dorthin geliefert. Ver-

träge nach Durlach, Pforzheim, in die Ortenau und

nach Offenburg und vor allem ins Elsaß müssen lange
Zeit bestanden haben. Bei Transporten nach Durlach

und Pforzheim im Jahre 1681 war angegeben, daß sie
über die Faktorei in Heilbronn geliefert wurden.

Ein Abgesandter der Stadt Zürich versuchte 1667 mit

Hall einen Vertrag abzuschließen, da die Tiroler Salz-

lieferungen stockten; Reutlingen sollte als Stapelplatz

dienen. In welchem Umfange Lieferungen tatsächlich

erfolgt sind, ist nicht ersichtlich. Abschließend muß

noch ein Absatzmarkt gestreift werden, der in steti-

gem Austausch mit Hall stand: das in der Karte

angedeutete Floßholzgebiet. Die Bauern dieser wald-

reichen Gegend standen durch die Brennholzlieferun-

gen für das Siedgeschäft in engem Kontakt mit der

Haller Saline und wurden bevorzugt mit Salz be-

liefert.

Die vorstehenden Ausführungen zeigen deutlich,
welche Schwierigkeiten beim Vertrieb des Salzes zu

überwinden waren und welches Geschick und welcher

Weitblick seitens der Stadt und der Siederschaft er-

forderlich waren, um sich der jeweiligen politischen
und wirtschaftlichenLage anzupassen. Daß die Haller

erfolgreiche Kaufleute waren, geht allein schon aus

der Tatsache hervor, daß die Haller Saline technisch

immer auf dem fortschrittlichsten Stande war und

daß trotz äußerst starker Konkurrenz der übrigen
Salinen ein steter Absatz des Haller Salzes erreicht

werden konnte.

Volkskundliches zum

Brunnenzug und Kuchenfest der Haller Sieder

Von Dieter Narr

Es läßt sich höchstens nur ein wenig durchstreifen,
das große Gebiet der alten hällischen Siedersbräuche.

Seltsamerweise ist es noch auf weite Strecken jung-
fräulicher Boden geblieben, noch nicht durchfurcht

von der Unzahl der Meinungen und Erklärungsver-
suche, so ernsthaft man sich auch schon darum be-

müht hat, ihm das eine oder andere Geheimnis zu

entlocken, die sagenhafte Deutung seiner Schätze von

der kritischen Würdigung des Quellenmaterials zu

scheiden.

Eine neue Theorie soll und kann hier nicht aufgestellt
werden, was die Entstehung des Siederfestes, besser:

der Siederfeste betrifft. Wer das wagen wollte, der

müßte jedenfalls ein Doppeltes bedenken: So wie

sich die Haller Pfingsttage heute präsentieren, stellen

sie einen ganzen Festkranz dar, aus mancherlei und

bunten Blumen gewunden. Und sodann: Kaum ein-

mal ist es eine Ursache nur, die ein Phänomen her-

vortreibt, zumeist wirken mehrere, oft disparate,
Kräfte und Strebungen zusammen. Ich möchte mich

daher mit der bescheideneren Aufgabe begnügen, in

gebotener Vorsicht die nun allerdings reichen, ja über-

reichen Möglichkeiten volkskundlicher Betrachtung
anzudeuten, wie sie sich schon in der Beschränkung
auf das Kuchenfest und namentlich den Brunnenzug
ergeben. Auch dann bleiben der Schwierigkeiten noch

genug; die vielen Gedankenverbindungen zu ver-

wandten Erscheinungen führen in weitverzweigte
Zusammenhänge hinein, der Räume und der Zeiten.

Indes läßt sich wohl doch im Labyrinth der Bezüge
und Kreuzverweise schon ein Zauberfaden finden:

Die „Neu revidirte Ordnung, Wie sich die Salz-

sieders Söhne vor - bey - und nach dem Kuchenholen

zu verhalten haben", aus dem Jahre 1785 stammend,
bietet sich um so selbstverständlicher an, als sie in

ihren Hauptzügen als noch heute geltendes Festrecht

angesehen werden darf, dem aufmerksamen Leser

einen Weg weist, auf dem er sich wenigstens zu

einem ersten Ziele vorzutasten vermag. Wie in einem

Lehrgang läßt sich freilich das Paragraphenwerk
nicht durchnehmen; mit seinen vierzig Nummern ist

es schier schon ein kleines Kompendium der Volks-

kunde, in dem sich eine beträchtliche Stoffmasse zu-

sammendrängt.



132

Eines aber fällt sofort auf: So, wie uns diese Ordnung
vorliegt, weist sie sich zunächst einmal als ein echtes

Dokument des 18. Jahrhunderts aus. In ihrer Sprache,
ihrem Stil, dem ganzen geistigen Zuschnitt gehört sie

unverkennbar in die absolutistisch-höfische und doch

wieder typisch bürgerliche Epoche hinein, wie sie, um-

flossen vom Scheine milder Aufklärung, entschieden

aufs Pädagogische gerichtet, auf Ehrbarkeit und

„Parition", den schuldigen Respekt gegenüber der

Obrigkeit dringt, am umständlichen Zeremoniell, an

der Reglementierung der kleinen und kleinsten Ge-

bärden sichtlich ihre Freude hat; alles wird wichtig
genommen, gleich wichtig — bis zur Vorschrift über

das Verrichten der „Nothdurft" in § 6. Im Vergleich
mit den vorangegangenen Ordnungen von 1723 und

1764 ist - ich darf mich hier auf die verdienstvolle

Vorarbeit S.Haehnles stützen
- nicht allein die Zahl

der Paragraphen „angeschwollen". Diese haben sich

vielmehr auch ins einzelne ausgefächert und die Straf-

maße gesteigert, die dem Übertreter einer peinlich
ausgearbeiteten Ordnung auferlegt werden. Es muß

alles „in der nehmlichsten Ordnung" geschehen, wie

es der bezeichnende Superlativ will (§ 30), „ohne die

erheblichste Ursachen" (§ 29) dürfen die Kuchen-

holer nicht von der Linie des Schicklichen abweichen.

So spiegelt die Urkunde von 1785 den Geist ihrer

Zeit wieder; noch ist kein halbes Jahrhundert ver-

gangen, seitdem Stättmeister und Rat jene Kleider-

ordnung (1745) erlassen haben, in der die hällische

Bürgerschaft in sieben Klassen oder Grade eingeteilt
wurde L Aus dieser Zeit heraus mag es zu verstehen

sein, wenn in § 13 die Bestimmung enthalten ist, die,
wiederum differenzierter als die früheren Anweisun-

gen, vorschreibt: „daß die Kuchenholer 3 Sonntag
zuvor in der Ordnung in die Kirche gehen, und zwar

die 2 erstemal roth, das letztemal aber schwarz in

Mänteln" (Geist der Zeit! Ich darf wenigstens den

Namen Zinzendorf streifen. Auch seine religiöse
„Sozietät" hat der organisatorisch begabte und inter-

essierte Graf mit Statuten, Ämtern, Abzeichen auf-

gebaut; noch heute deutet das Haubenhemd es an,

ob die Trägerin dem „Chor" der jungen Mädchen

angehört, ob sie zu den Unverheirateten, den Ehe-

frauen oder Witwen zu zählen ist).
Wie lange man aber auch verweilen und sich liebe-

voll in die Eigenheiten eines Jahrhunderts vertiefen

möchte, die Festordnung von 1785 ist in ihrer ganzen
inneren Stoßrichtung mehr als nur ein zeitbedingtes
Zeugnis; sie darf nicht ausschließlich mit den Augen
der Geistes- und Kulturgeschichte gelesen werden.

Jenes Vergnügen, aus einem Fest wie aus einem Block
die letzten Feinheiten herauszumeißeln, entspringt

einem menschlichen Grundbedürfnis. Dem Volks-

kundler ist es wohl vertraut, keineswegs nur aus dem

städtischen Bereich des 18. Jahrhunderts. Natürlich
wirkt sich dabei die Freude am Spiel, ja am Spiele-
rischen aus. Wo immer wir der Treue zur Form und

den Formen begegnen, den Forderungen höchster

Präzision und Exaktheit im Vollzug von Brauchhand-

lungen, da ist diese Freude mitbeteiligt.
Ein anderes aber kommt hinzu: die Verwandtschaft

des Volksbrauchs mit der frommen Übung, wenn

nicht gar seine - zwar verdunkelte - Herkunft aus

dem Lebenskreis kultischen oder doch kultartigen
Tuns; auch durch die späteren „geteilten" Zeiten

schimmert die ursprüngliche Einheit eines Sitte und

Brauch, Recht und Religion gleichermaßen umgreifen-
den Lebens hindurch.

Vielleicht - es will uns heute fast so dünken - haben

die verantwortlichen „Brauchpfleger" des 18. Jahr-
hunderts, Männer schon der Reflexion, ihren Text

absichtlich ein wenig stilisiert, ihm etwas Patina auf-

getragen, um Sprache und Sache als alt erscheinen zu

lassen, den richtigen Ton zu treffen; im einzelnen

Fall könnte man füglich daran zweifeln, ob sie nun

mit vollem Emst auf den Stelzen ihres altertümelnden

Wortes einhergeschritten seien. Ohne Zweifel verrät

es aber einen wachen und sicheren Sinn für das, was

Brauch beim Brauche ist, wenn die Einleitung lautet:

„Nachdem von ohnfürdenklichen Zeiten her
... de-

nen dahiesigen ledigen Sieders Söhnen auf den Tag
Petri und Pauli vergönnt worden, ..." Sie verzichtet

also — wiederum im Abstich zu anderen Zeugen und

der von ihnen vorgebrachten Begründung - darauf,
den Ursprung zu fixieren und zu datieren, sie läßt

die Entstehungssage (Brand der Dorfmühle usw.)
fallen. Wohl nicht zum Nachteil der Historie, da es

sich beim Siedersfest um ein Gemenge handelt, um

Überlieferungen, „zusammengeflossen" aus verschie-

denen Rinnsalen, gespeist von mannigfaltigen seelisch-

geistigen Kräften, wie sie wirklich „von ohnfürdenk-

lichen Zeiten her" auf jedes Geschlecht wieder neu

zukommen. Gleichzeitig bedienen sich die Väter der

Ordnung von 1785 auch der geläufigen Formel; vgl.
das Ortslagerbuch der Gemeinde Derdingen von

1720, zitiert in der Oberamtsbeschreibung von Maul-

bronn (1870): .. als biß daher und von ohnerdenk-

lichen Zeiten Herkommens und üblich gewesen."
Wer einen Brauch übt, pflegt sich gerne auf sein

hohes Alter zu berufen; der Forschung glückt es dann

allerdings hin und wieder nachzuweisen daß sich die

„ohnfürdenklichen Zeiten" auf einen Zeitraum von

wenigen Jahrzehnten, wenn nicht gar bloß Jahren zu-

sammenpressen lassen.



133

Was den Kalender im besonderen angeht, so lassen

sich auch hier die ängstlichen Sorgen leicht zerstreuen.

1785 wurde das Fest offenbar an Peter und Paul be-

gangen. Es liegen aber auch andere - zum Teil frü-

here — Nachrichten vor, die es empfehlen, den Termin

zu Johanni oder Pfingsten anzusetzen. In den Stadt-

rechnungsbüchern (StR 575) findet sich eine Notiz,
der zufolge 14 (mit Namen genannte) „Sieder-
knecht" „jeder umb 1 Pfund" gestraft wurden, „umb
das sie" im Jahre 1570 „ihren Hof am Pfingsttag zu

Abeth angefangen und haben denselben weren lassen

bis uf den nachfolgenden Dunderstag" 2 . Auf alle

Fälle ist der Kreis nicht zu eng zu ziehen, die ganze

Zeit zwischen Fasnacht und Ernteschluß muß in ihm

Platz haben. Diese These wird jedem einleuchten,
der weiß, wie beweglich Bräuche sein können, wie sie

die Neigung haben, zu gleiten, sich noch und noch

zu verschmelzen. Immerhin spricht einiges dafür, die

Pfingsttage auszuzeichnen, als einen deutlichen Höhe-

punkt, als ein Sammelbecken der bunten Frühlings-
und (zumal) Maibräuche.

In der Fassung von 1785 ist, wie nicht anders zu

erwarten, schon eine Spätstufe in der Entwicklung
erreicht; Schichten haben einander überlagert, sich

ineinandergeschoben, sind zusammengewachsen, Mo-

tive haben einander abgelöst, die Tradition hat sich

umgebildet. Die Gesamtsituation läßt sich wohl dahin

deuten, daß ein weiser Ausgleich zwischen Altem und

Neuem erstrebt worden sei. Ich denke dabei noch

nicht einmal so sehr an den Willen, „die Solennität"

zu rechtfertigen als einen doch mehr allgemeinen, be-

sondere historische Argumente vermeidenden Appell
an die ledigen Siederssöhne, sich „in Wassergefahren
und bey (einer) allenfallsig nothwendig werdenden

Vertheydigung des Vaterlandes" „gebrauchen" zu

lassen (vgl. § 34). Es geht vielmehr um den „Geist"
der Urkunde überhaupt. Der bewahrenden Grund-

haltung, dem gewichtigen Worte „ohnfürdenklich",
der eindringlichen Warnung vor „Neuerungen", der

klaren Scheidung zwischen Tracht und Mode (§ 14!)
hält das Wissen Widerpart, kräftig ausgeprägt in

einem fortschrittsgläubigen Jahrhundert: „Weilen
sich aber die Bedürfnisse der Zeiten ändern". Und

doch wird bei aller schmiegsamen Rücksicht auf die

Gegenwart, trotz dem nicht völlig abgedämpften
Eifer auch, das Fest zu reinigen, möglichst manierliche

Formen zu finden, - charakteristisch wohl auch das

Verbot des Duzens in den §§.lo und 18, in einer

Zeit, in der die Anredeform ,Sie' selbst in die kirch-

liche Lithurgie eindrang - und doch wird das Wesent-

liche, mindestens ein sehr Wesentliches nicht verletzt.

Im ersten Paragraphen schärft es die Ordnung ein:

„.
. .

Es sind aber hievon alle diejenigen, welche keine

Burger und Salzsiederssöhne seyen oder welche sich

zum Heyrathen versprachen oder gar gegen das

6. Gebot vergangen, ausgeschlossen". Noch die Gla-

Umkreisen des Salzbrunnens Aufnahme Richard Wolfram, Wien



134

sersche Chronik (Anfang 19. Jahrhundert) bestätigt,
daß dieser Grund-Satz sehr ernst genommen wurde.

Diese Pflicht, sich „jungfräulich rein" zu halten, darf

man aber nun nicht moralisch interpretieren, zum

mindesten nicht im Gedanken an die Anfänge, an die

Frühformen der Genossenschaft. Aus der vergleichen-
den Religionsgeschichte ließen sich mancherlei Belege
zusammenstellen, in denen Keuschheit und Enthalt-

samkeit als unerläßlich gelten, wenn ein nicht ganz

alltägliches Werk gelingen, eine hohe Tat verrichtet

werden soll; vorzüglich, wer magische und kultische

Handlungen vorzunehmen gedenkt, muß reine Hände

haben. In unserer Festordnung ist dieser Anspruch
freilich schon längst und mit Recht ins Ethische ge-

wandt, die von Hause aus „neutrale" Anschauung auf

die Höhe des 6. Gebots erhoben. Wenn aber schon

das Eigenschaftswort ,ledig' so wiederholt und ge-
flissentlich betont wird, und zudem noch jeder Ver-

stoß contra sextum den Ausschluß nach sich zieht, so

liegt es nahe, im Zusammenschluß der Siederssöhne

eine Form der Gemeinschaft zu sehen, die, hündisch

verfaßt, ihr Vor- und Urbild in der Knabenschaft

(Burschenschaft) hat, einer Vereinigung mit „ur-

sprünglich sakralem Charakter". Auch jene sitten-

richterliche Strenge müßte dann nicht weiter über-

raschen; im Rahmen einer rügenden Gerichtsbarkeit,

Eigen- und Volksjustiz hat sie eh und je eine beson-

dere Rolle gespielt. Insbesondere aber die Funktion,
Feste - zumal auch zu Pfingsten - auszurichten, dafür

zu sorgen, daß alles gehörig und dem Herkommen

gemäß vor sich gehe, ist fest in den Rechten und

Pflichten derer verankert, die zu den vornehmsten

Trägem von Sitte und Brauch gehören; zu allen Hoch-

Zeiten des Lebens und des Jahres walten sie ihres

Amtes 8 . Man wird somit gut daran tun, sich unter

der „Compagnie" - so die Bezeichnung von 1785 -

mehr vorzustellen als einen Verein nach dem Muster

des 19. Jahrhunderts, als eine lockere Organisation,
die gelegentlich einmal zu einer Sitzung oder zum

geselligen Beisammensein einlädt. Sie ließe sich wohl

eher mit einer „Bruderschaft" vergleichen, einem

Verband der Gesinnung, nicht allein und zuerst ge-
meinsamer Interessen.

Mit der Art, wie sie den § 1 zu fassen und zu fixieren

vermochte, ist es der „neu revidirten Ordnung" ge-

glückt, neuen Wein in alte Schläuche zu gießen, aus-

gesprochen urtümliche Vorstellungen mit der Zeit

und ihrem Geist zu harmonisieren, sie in ihrem Sinne

auszulegen und zu vertiefen. Ein solches Unterneh-

men mußte aber scheitern im Angesicht von Über-

lieferungen, die, spröde und ausgewaschen, vielleicht

auch entstellt, jedenfalls ihres ursprünglichen Gehalts

beraubt, auch der geschickten Hand widerstrebten,
sich nicht mehr einbauen ließen in ein Fest, das man

mit gutem Gewissen feiern und mit dem Herzen be-

gehen wollte. Der, allerdings gefährliche, Begriff
„entarteter Brauch" - Hans Moser hat erst neuer-

dings wieder mit sehr stichhaltigen Gründen sein

Recht eingeschränkt 4
— kommt zwar der Vokabel

nach in unserem Dokument nicht vor. Allein, der

scharfe § 34 läßt keinen Zweifel daran aufkommen,
daß die Sitten- und Brauchpolizei des 18. Jahrhun-
derts gesonnen war, gleichsam mit der Peitsche gegen
die Auswüchse beim Brunnenfest vorzugehen, die

Widerspenstigen zu zähmen, sie „bey Wasser und

Brod" zu „inthurnieren". Mit seinen wuchtigen Wor-

ten, die „jedes Bronnenwerfen von Menschen und

auch von Tieren" mit harter Strafe bedrohen, hat,
freilich ungewollt, das Verbot des § 34 eine ältere

Schicht konserviert, hochbedeutsam und aufschluß-
reich für das ganze Geschehen um den Brunnen. Ist

sie noch bloßzulegen?
So viel dürfte wohl feststehen: Auch dieses Relikt

läßt sich nicht isoliert betrachten, nicht bequem her-

ausbrechen aus dem Komplex der Gebräuche und

Vorstellungen, die sich mit dem Brunnen verbunden

haben. Es ist allerdings ein langes Kapitel, seine

inhaltsschweren Seiten können nur eben überflogen
werden. Der Brunnen im Recht, vorab im dörflichen

Weistum, als Zelle der Gemeinschaft in Stadt und

Land, als gliedernder, nachbarschaftsbildender Fak-

tor, der Brunnen in Örtlichkeitsnamen (Heilbronn),
im Schwank, in den Ortsneckereien, der Brunnen in

Geschichte und Sage, in Märchen und Lied, in der

Volksandacht und Gebetssprache, in Glauben und

Aberglauben, als Hunger-, Jung- und Kinderbrunnen,
in Zauber und Kult - wer will ihn ausschöpfen? Die

Hoffnung ist um so geringer, als die Sprache einst

keinen Unterschied zwischen ,Brunnen' und ,Quelle'
(,Born') zu machen pflegte; „ob eine menschliche

Vorrichtung angebracht ist, ist unerheblich". Noch

im Neuen Reichs Stadt Hallischen Gesangbuch von

1795 hebt die zweite, noch heute in Ehren gehaltene,
Strophe des Liedes 786 an: „Es quillt der edle bronn

herfür / Aus tiefem feisengrunde ..." Quelle oder

Brunnen — in jedem Fall betritt heiligen Boden, wer

sich hier naht, dem Segen, dem Wunder, dem Ge-

heimnis und Rätsel. „Gottes Auge ist darin", „wer

in eine Quelle spuckt, speit dem lieben Gott ins An-

gesicht". Sitz und Wohnung außermenschlicher We-

sen, verbunden durch geheime Gänge mit Flüssen

und Seen, „Ausgang zur Oberwelt" für die Wasser-

geister, sendet der Brunnen aus seiner Tiefe die Bo-

ten einer anderen Welt empor. So haben etwa in



135

Rauenbretzingen nach der Sage vom Texelbrunnen
sich zum Beginn der zwölf Nächte drei Jungfrauen
gezeigt, um den Mädchen beim Spinnen zu helfen,
bis sie die Neugier der Burschen wieder verscheucht

hat. So haben im Ungeheuerbrunnen zwischen Hes-

sental und Steinbach vor Zeiten Meerfräulein gehaust,
ganz ähnlich wie im gründischen Brunnen im Speltach-
tälchen 5

.
Vom klassischen Altertum bis zur christ-

lichen Heiligenlegende spannt sich der Bogen vom

wunderbaren Ursprung der Quellen und Brunnen:

Blitze treiben sie hervor, Tränen der Göttin erwecken

sie, der Hufschlag des Pegasos stampft sie aus der

Erde, der Stab des Helden und Heiligen läßt sie auf-

sprudeln; Grundmotive, wie sie immer wiederkehren,
und - wohl oft genug - „Gleichartigkeit ohne Ent-

lehnung". Heil und Hilfe steigt vom Brunnen auf, so

gewiß er auch schaden und zerstören kann. Nicht

zuletzt ist aber das Volk davon überzeugt, daß er die

Kraft der „Weissagung" besitze; vgl. Brüder Qrimm,
Deutsche Sagen Nr. 104 und 105: „Der quillende
Brunnen" versiegt, wenn der Tod des adeligen Ge-

schlechtsgenossen bevorsteht, die „Hungerquelle"
läuft aus, wenn teure Zeiten einfallen.
Dieser weite Hintergrund warwenigstens anzudeuten,
damit man es ahne, in welch ausgedehntem Quell-
gebiet die Haller Brunnen liegen, im besonderen die

Salzquelle, das „Salzwerk" als „eine geheiligte, unter

dem schütz des Völkerrechts stehende gäbe gottes"
(Jac. Qrimm).
Ob und inwieweit die Annahme plausibel ist, daß der

Brunnenzug schon in keltischer Zeit seinen Anfang
genommen habe, kann ich nicht entscheiden. Gesichert

ist die Nachricht aus dem späten Mittelalter von der

„feierlichen Prozession" im Jahre 1495 mit Lesung
der vier Evangelien des Fronleichnamstages an den

vier Ecken des Brunnens, mit Lobgesang und krönen-

dem Amt zu Ehren des Schutzpatrons St. Michael 6.
Ein volksfrommes Fest, wenn auch mit einer langen
weltlichen Schleppe, ist der Brunnenzug auf alle Fälle

geblieben, eingeordnet in eine Überlieferung, wie sie

nun — es läßt sich kaum besser sagen — in „ohnfür-
denkliche Zeiten" zurückreichen mag, sichtbar wird

in den niemals abreißenden Prozessionen und Wall-

fahrten zu „Berg, Baum und Quelle" (Burgberg!), zu

den Stätten der Gnade und des Wunders.

Daß die Brunnen und Quellen zu Pfingsten ge-
schmückt werden (freilich auch schon zu Ostern),
dieser Brauch begegnet uns auch in anderen Land-

strichen, es sei denn, daß schon dem ersten Mai-

sonntag, wie bei der Walberla-Kerwa im Forchheimer

Land, diese Ehre gebühre 7
.

Auch die Brunnenreini-

gungen finden zu Pfingsten (oder an Johanni) statt.

Im Nachbarschaftswesen und -recht ist das ein wich-

tiger Akt, doppelt wichtig, weil bei diesem festlichen

Geschäft es wiederum die jungen Burschen und Mäd-

chen sind, die besonders hervortreten. Nicht minder

zäh behauptet die Jugend ihr Vorrecht beim Umwan-

deln, Umreiten, Umschreiten und Umtanzen des

Brunnens,- das Verhältniswörtchen „um" steckt voller

Geheimnisse. Was aber hat es mit diesen Bräuchen,
speziell mit dem des TAmtanzens, für eine Bewandtnis?

Die Festordnung von 1785 versucht eine Erklärung:
„Bey dem Bronnen daselbst (in der Gelbinger Gasse)
müssen diejenigen, welche das erstemal beym Bron-

nenzug seyen, um den Bronnen tanzen, um sich an-

durch der Compagnie zu weihen ..." (§ 32). Folgt
man diesem unbestreitbar wertvollen Fingerzeig, so

wird man an solche Handlungen und „Symbole"
denken, die zum Stichwort Jünglingsweihe' gehören,
zu den Aufnahmeriten beim Übergang von der Kind-

heit zu einem neuen Lebensabschnitt, beim über-

wechseln vom häuslichen ins öffentliche Leben. In

Sonderheit die Gesellentaufe käme in Betracht; „die

Der „Kuchen" Aufnahme Richard Wolfram, Wien



136

freigesagten Gesellen waschen alle Unarten der Lehr-

linge von sich ab" 8
,

ein Gedanke, wie er noch beim

Abspritzen am Marktbrunnen nach der Katechese des

Ersten Hofburschen nachklingen mag. Ein wenig
stutzig macht uns freilich die Tatsache, daß ausdrück-
lich von einem Umtanzen des Brunnens die Rede ist.

Dieses Umtanzen wäre nach der heutigen Meinung
der Gelehrten wohl in erster Linie als eine Geste zu

verstehen, die dem 'Wassergeist huldigt. Auf ein sol-

ches „Ammenmärchen" konnte das 18. Jahrhundert
in seinem unnachsichtigen und meist humorlosen

Kampf wider allen Aberglauben begreiflicherweise
auch nicht leise anspielen, zumal da es auf eine ehr-

liche Feier abzielte, auf ein würdiges Begehen dieser

Tage im „geläuterten Geschmack" der Zeit. Für das

heutige Urteil liegt der Fall anders, es ist von dem

größeren Abstand bestimmt, gleichviel ob sich die

Gegenwart seiner rühmen oder ihn beklagen will.

Allem Anschein nach waren sehr alte Bestandteile

eines Quellen- und Brunnenfestes in Brauch und Sitte

um die Aufnahme der jungen Gesellen in die Bruder-

schaft eingesprengt, längst verschüttete „Wirklich-
keiten" zu einer Zeit, die im helleren Lichte der Ge-

schichte liegt. Darf man hier noch den Haalgeist
beschwören? Hätte er, Weissager und Warner bei

heraufziehender Gefahr, den Wassergeist zu vertre-

ten? Daß sein dämonisches Gesicht allmählich harm-
loser und gutmütiger geworden ist, daß er im Alter -

erst dann? - am komischen Fache Gefallen gefunden
hat, nimmt nicht weiter wunder, am wenigsten im

Reiche der Sage.
Zu den ältesten, erstarrten, versteinerten Teilen des

Brunnenfestes möchte ich aber auch jenes „Uronnen-
werfen" („es habe Namen wie es wolle") rechnen,
das in dem ominösen § 34 nach der schönen patrio-
tischen Einleitung als „ärgerlicher Unfug" angepran-
gert wird. Ein Zusatz zur Festordnung von 1723

(Decrt. bei Gericht d. 13. May) belehrt uns darüber,
daß es noch andere Überlebsel dieser Art gegeben
haben muß, zum Verdruß des Magistrats. Dort wird

nämlich von den Siederssöhnen Besserung gelobt:
„. . . und wollen sie sich endlich des Esels herumzu-

führen vor diesmalen enthalten, wenn nur sonsten

ihnen die Freiheiten verbleiben mögten" 9
.

Wie der

Esel, ebenfalls im Bereiche der Volksjustiz zu Hause,
sich bei den Siedern und ihrem Fest eingeschmuggelt
hat, das läßt sich in Kürze keinesfalls beantworten.
Gewiß ist nur, daß man sich dazu entschlossen hat,
die wilden Zweige, die sich um den Brunnen gerankt
hatten, zu entfernen; sie wurden als störend empfun-
den. Und doch sind es, genauer gesagt, doch wohl
nur verwilderte Überlieferungen gewesen, die eine

späte Zeit, ihre gebildeten Gärtner auszureuten ge-

dachten. Das Wasserbad, die Wassertauche, der

Wasserguß, alte Bekannte aus dem Fasnachtskreis,
aber auch keine Fremden zu Pfingsten - sollte sich

nicht doch unter den drastischen Formen des tollen

Spaßes, der Volksbelustigung einmal ein tieferer Sinn

verborgen haben? Sollte ihre Zuordnung zu bestimm-

ten, dem „Fruchtbarkeitszauber" dienenden, Hand-

lungen völlig abwegig sein, allein einer Deutungs-
manier entsprechen, wie sie mehr oder weniger zur

guten Kinderstube des Volkskundlers gehört? Das

Fragezeichen muß stehenbleiben, solange nicht ein

reicher Stoff ausgebreitet, vorurteilslos untersucht, so-

lange nicht das flutende, der Analogie geneigte Den-

ken des Volkes an eindrücklichen Einzelbeispielen ent-

wickelt werden kann.

Es ist ein allgemein menschlicher und auch löblicher

Trieb, allenthalben nach dem Grund einer Erschei-

nung zu fragen, von einer Sache auf die Ursache zu

schließen, das Rätsel zu lösen, ein Datum auszu-

deuten. Und so war (und ist) man denn mit den

ätiologischen Erklärungen gleich bei der Hand.

Schweigt die Geschichte, dann redet die Sage und

oftmals behält sie sogar recht, weit davon entfernt,
eitel Phantasterei zu sein. Hier berührt uns freilich

mehr das „Wie" als das „Was", wie sie an so ganz

verschiedenen Orten in ähnlicher Weise aufbrechen,
die Berichte und Erzählungen, die sich von Mund zu

Mund fortpflanzen. An der Parallele des Sindelfinger

Xudhenfestes läßt sich das besonders schön veran-

schaulichen. Auf Pfingstdienstag - so schildert die

Oberamtsbeschreibung von Böblingen (1850) 10 den

Kuchenritt - hatten drei Mühlen in Sindelfingen und

eine in Dätzingen je einen großen Kuchen von vorge-

schriebenem Gewicht zu liefern. Diesen holten am

Vormittag berittene Burschen ab; er war an Stangen

befestigt und mit Bändern geschmückt. Mit Musik an

der Spitze zogen dann die Kuchenritter in Sindel-

fingen ein, den großen Brunnen am Kloster zu um-

reiten, der das Standbild des Herzogs Ulrich trug.

Gastmahl und Tanz schlossen sich an, Speise und

Trank gingen auf herrschaftliche Kosten. Auch in

Sindelfingen waren demnach beide Elemente verbun-

den: Kuchen und Brunnen. Worauf ich aber beson-

ders abheben will, das ist die Motivierung des Festes.

Herzog Ulrich galt als der Stifter; er habe sich, so

meldete es eine „unverbürgte Sage", in den Wäldern

verirrt und sei dann von Sindelfinger Burschen wieder

auf den rechten Weg gebracht worden. Nahrhafter

Dank für gewährte Hilfe; vgl. die hällische Ent-

stehungssage. Diese Übereinstimmung scheint mir

deshalb so bedeutsam zu sein, weil wir dabei auf Ge-



137

setzlichkeiten stoßen, nicht allein im Ablauf eines

Festes, sondern vor allem auch darin, wie ein Gege-
benes, ein Brauch, vom volkstümlichen Denken be-

wältigt, vom Volksgedächtnis verarbeitet wird.

Der Vergleich mit dem Kuchentag in Derdingen (s. o.)
hat zwar nicht die gleiche Schlagkraft, lohnte sich

aber gleichwohl in kaum geringerem Maße. Wohl

spinnt sich dort kein Faden zum Brunnen, wohl wird

er dort am Lichtmeßtag begangen. Dazu fehlt jede
poetische Begründung des Brauches. Es heißt nämlich

ganz nüchtern: „Und hat es mit dem Mühlkuchen

vermög uhralter Amtsrechnungen die Meynung:
Nemlich es seyen am Lichtmeßtag altem Gebrauch
nach die Hofdiener und Knecht in beide Mühlenen...

mit einer Flaschen Wein gezogen, und es sey Ihnen

von Jed wederem Müller uff einer Kreuzstang darzu

geordnet, die mit einem grünen Buchsbaum und mit

aufgesteckten Äpfeln geziert gewesen, nebst einem

Trunkh, zur Ergözlichkeit, Ihrer das Jahr umhin

habender vielen Bemühung, und um willen die beede

Mühlenen dem Closter mit einem ziemlichen MühL

zinnß verbunden, zur gedächtnuß denenselben Kuchen

gegeben . . 11
. Just dieser rechtliche Antrieb aber,

nach der wiedergegebenen Auffassung im Derdinger
Brauche wirksam, macht uns nachdenklich, wenn wir

die Haller Überlieferungen überprüfen. Selbstredend

erstrecken sich - wie überall, so auch hier- die Fragen

in noch weitere Zusammenhänge hinein. Aus seinen

umfassenden Kenntnissen heraus und mit dem ihm

eigenen Spürsinn hat Emil Kost das „Riesengebäck
des Siederskudhens" in Sitte und Brauch des Gilde-

wesens im mittelalterlichen Deutschland hineingestellt:
„Nach altem Glauben und Brauch verschmolzen sie

(die Gildegenossen) durch den gemeinsamen Verzehr

eines Gebäcks zu einer einheitlichen Körper- und

Bruderschaft" 12
.

Mahl und Trunk, sie erhöhen nicht allein die Stim-

mung der Festteilnehmer. Sie haben ihren Platz auch

nicht bloß im Rechtsleben, bei Kauf und Verkauf,
beim Dingen der Hirten und so weiter. Vornehmlich

im sakralen Bezirk, wenn man ihn überhaupt so scharf

von der profanen, namentlich der Rechtssphäre
scheiden will, erschöpft sich die Bedeutung des ge-
meinschaftlichen Mahles nicht im fröhlichen Ausklang,
in der geselligen Zugabe zu einer religiösen Feier;
das Mahl ist ja nicht selten der Mittelpunkt. Man

braucht wohl kaum auf die Omophagie der Primi-

tiven zurückzugreifen, auf das Verschlingen von

rohem Fleisch des frisch geschlachteten Tieres, in der

Absicht, durch diesen Genuß ein Stück der Kraft der

Gottheit zu erlangen, wie sie sich im Tiere verkörpert
hat (vgl. Wörterbuch der Religionen, 1952, S. 348).
Auch die Mahlzeiten antiker Mysterienreligionen im

Dienste des Bakchos, des Mithras, der Isis dürfen wir

Taufe der Neulinge am Stadtbrunnen: Anspritzen durch einen Schlag mit dem Degen
ins Wasser Aufnahme Richard Wolfram, Wien



138

getrost beiseite lassen. Der Gedanke des heiligen
Mahles spricht zu unmittelbar, als daß ein Vorkurs

zur Einführung in die „Symbolik" nötig wäre.
-

Ich muß zusammenfassen. Der weite Weg - mit

seinen vielen verlockenden Seitenpfaden - hat mit

dem Versuche begonnen, die „neu revidirte" Ord-

nung von 1785 als ein Zeugnis zu fassen, das, dem

Geist seines Jahrhunderts eingewachsen, von seinen

Anschauungen gefärbt, von seinen Bedürfnissen ge-

formt, nichtsdestoweniger bei genauerem Studium

einen vielfältigen volkskundlichen Ertrag abwirft. So

gewiß es auch als eine späte Phase in der Entwicklung
der vielteiligen und mehrschichtigen Siedersbräuche

zu werten ist, so hat es doch willkommene Erinne-

rungen an die im Dämmer liegenden „ohnfürdenk-
lichen Zeiten" aufbewahrt, in denen sich die ersten

Ansätze des Brunnen- und Kuchenfestes herausgebil-
det haben mögen. Insbesondere die Forderung der

Keuschheit (als ein Sichbereiten auf das „Werk" und

sein Gelingen), das Umtanzen des Brunnens, als

Weiheakt und Aufnahmeritus erklärt, sowie das mit

Verbot belegte, seines Sinnes entkleidete „Bronnen-
werfen" deuten auf alte Überlieferungen hin, die sich

freilich nur vorsichtig rekonstruieren lassen. Auf alle

Fälle sind sie eingebettet in einen ganzen „Kosmos",
in Glauben und Brauch um Brunnen und Quelle über-

haupt. Als Träger dieser in der Frühlingszeit beson-

ders lebendigen Bräuche begegnen uns die ledigen
Burschen, vereint zu einer „Bruderschaft" im noch

strengen Sinne des Begriffes. Der „ursprünglich sa-

krale Charakter" der Gemeinschaft bewährt sich auch

beim Kuchenfest, das, innig verbunden mit dem

Brunnenzug, zu interessanten Vergleichen mit Festen

in Sindelfingen und Derdingen einlädt.

Der Respekt vor einer gleichermaßen ehrwürdigen
wie fülligenTradition verlangt den Verzicht auf glatte
und rasche Lösungen. Das schwere Schloß, das die

einzelnen Zeugnisse tragen, läßt sich auch von der

Volkskunde nicht leicht entriegeln, zumal wenn auch

sie sich zu der alten Weisheit bekennen will, daß Zu-

wachs an Kenntnissen immer auch Zuwachs an Un-

ruhe bedeute. Sie kann allein dazu raten, noch tiefer

„zu den Quellen" (in des Wortes doppelter Bedeu-

tung) hinabzusteigen. Sie darf nur hoffen, daß der

alte Haller Stadtstaat, gewillt, alle „Brunnenvergifter"
abzuwehren, sich seine Tradition nicht trüben zu

lassen, auch weiterhin das Wissen um den Wert seiner

Bräuche bewahren werde. Die Geschicke einer Ge-

meinschaft entscheiden sich nicht allein an ihrer Ar-

beit. Auch Feier und Fest müssen es beweisen, wessen

die Seele noch fähig ist.

1 Vgl. Th. Frohnmeyer, Aus dem geistigen Leben der
Reichsstadt Hall (Hohenloher Heimat 4/3, März 1952).
-

2 Freundl. Hinweis von Dr. G. Wunder. - 3 Vgl. Paul
Geiger, Dt. Volkstum in Sitte und Brauch 1936, S. 18-22.
-

4 Gedanken zur heutigen Volkskunde (Bay. Jahrbuch f.
Volkskunde 1954, S. 225 f.). -

5 Ludw. Wunder, Sagen
aus der Umgegend von Michelbach (Bilz) (Hohenloher
Heimat 4/2, Febr. 1952; dazu R. Kapff, Schwäb. Sagen,
1926, S. 77 f. -

6 Vgl. Gertrud Rücklin-Teuscher, Reli-
giöses Volksleben des ausgehenden Mittelalters in den
Reichsstädten Hall und Heilbronn, 1933, S. 121 f. -

7 Fr. Heinz Schmidt-Ebhausen in: Gau Bayreuth, Land,
Volk und Geschichte 2 (1941), S. 379 f. -

8 R. Hünner-

kopf in: Handwörterbuch des dt. Aberglaubens, 1927, I,
1684. - 9 S. Haenle, Der Siedershof in Schwäbisch Hall
(Württ. Vierteljahreshefte f. Landesgesch. Jg. XI, 1888),
S. 77. - 10 Vgl. dort S. 225. - 11 S. Oberamtsbeschreibung
Maulbronn, Stuttgart 1870, S. 195. -

12 S. Haller Tag-
blatt v. 16. April 1951. - Die Festordnung von 1785 ist

zum letztenmal abgedruckt in: Schwäb. Hall ... Zeit-

bilder von Einst und Jetzt, hg. v. Wilh. Hommel, Schwäb.
Hall 1937, S. 277-282. - An örtlidhem Schrifttum wurden
dankbar benützt: S. Haenle, Der Siedershof in Schwä-
bisch Hall (s. o.) (S. 62-80); Ed. Krüger, Schwäbisch
Hall .. . 1953, S. 59; Eberh. Teufel, Vom Hällischen
Salz- und Siederswesen in: Schwäbisch Hall . .., hg. v.

Wilh. Hommel, Schwäb. Hall 1937, S. 265-290. Dazu:

Handwörterbuch des dt. Aberglaubens, 1927 ff., in diver-
sen Artikeln, bes. auch „Brunnen" (Hünnerkopf, s. o.) I,
1672-1685; Ed. Stemplinger, Antiker Volksglaube (1948);
Wörterbuch der Religionen (1952) u. a.

Aus dem „Danklied für die edle Qabe des Salzbronnens“,
das sidh nodh im Reidbsstadt Hällisdben Qesangbudh von

1758 findet.


	1956_7(3-4)Teil10
	Unbenannt

	1956_7(3-4)Teil11
	Unbenannt


