
162

höre. Dem armen Studenten brach der Angstschweiß
aus; mit fliegenden Händen blätterte er in seinen

Büchern und in seinen Heften hin und her und konnte

doch nichts finden in ihnen über dieses sonderbare

Tier
...

da erwachte er.

Er sah, wie die Pappeln der Lustnauer Allee sich in

heftigem Winde beugten und die zerrissenen Wolken

lautlos über den mondhellen Himmel jagten. Der

Wind trieb ein weißes Papier vor sich her, das

wehte er vor seine Füße. Der junge Justinus bückte

sich und hob es auf. Er sah, daß es beschrieben war.

Da trat er mit ihm in den Lichtschein, der aus einem

Fenster des Gutleuthauses herausdrang, um die

Schrift zu lesen. Und er fand, daß dieses Papier ein

ärztliches Rezept war, unterschrieben von dem Ober-

amtsarzt Dr. Uhland aus Tübingen. Da entschloß

er sich noch in dieser Stunde, dem Schicksalsruf zu

folgen und Arzt zu werden. . . .

Zwei kirchliche Bildthemen aus dem süddeutschen Raum

um den Bodensee

Von Robert Wildhaber

Das ausgehende Mittelalter ist von einer eigenartigen
Frömmigkeit erfüllt; ein näheres Zusehen zeigt sehr

bald, daß diese Frömmigkeit nicht immer ganz im

Einklang steht mit den Forderungen der Kirche, son-

dern getragen wird von Gedanken der „Volksfröm-
migkeit", von Gedanken, die sicherlich manchmal von

der Kirche sogar geradezu verurteilt werden mußten.

Der Lockerung in der Lebensführung, der betonten

und wohl auch überspitzten Diesseitshaltung - im

Gegensatz zu Jenseitsüberlegungen -,
stehen die

strengen Forderungen einer geläuterten, religiösen
Einstellung gegenüber; der Schwarze Tod, Seuchen

und Pest rasen wie apokalyptische Reiter über die

Länder Europas. Flagellanten und Geißler mahnen,
voll von abstoßend-häßlichem Eifer, an die Nichtig-
keit und den Unwert des menschlichen Lebens, dem

nicht eine tragende Idee zur heiligen Erfüllung Sinn

und Wert verleiht. Totentanz-Darstellungen in Bild

und in Theateraufführungen lassen den Gedanken

an die Vergänglichkeit nie vergessen; der Anblick

großer Christophorusfiguren außen an Kirchenwän-

den schützt vor einem plötzlichen „unversehenen"
Sterben ohne Sakramente und Reue.

Auch die Kirche selbst stellt sich in den oft etwas

laut-propagandistischen Kampf um das Seelenheil.
Den Geistlichen stehen Handbücher von Predigt-
märlein zur Verfügung, die sie für ihre Ermahnungen
an die Gemeinde benützen, weiter ausschmücken

und entsprechend auslegen können. Daneben finden

sich in Kirchen gelegentlich Bilder, welche aus dieser

Geisteshaltung heraus zu erklären und zu verstehen

sind, wenn sie vielleicht auch einen etwas apokryphen
Charakter haben. Wir dürfen wohl mit Fug und

Recht annehmen, daß es früher mehr derartige BiL

der gegeben haben muß, vor allem in Dorfkirchen,
daß sie dann aber den strengeren Maßstäben der

Reformation und Gegenreformation nicht mehr ge-

nügten und übertüncht oder vernichtet wurden.

Es soll in den folgenden Zeilen auf zwei derartige
Bilder hingewiesen werden; sie befinden sich in süd-

deutschen Kirchen; doch ist das dargestellte Thema,
dem internationalen Charakter der mittelalterlichen

Kirche gemäß, auch an anderen Orten und in anderen

Ländern zu finden.

Eines dieser Bilder beschäftigt sich mit dem Thema,
das man als „Sündenregister auf der Kuhhaut" zu

bezeichnen pflegt. Es befindet sich an der linken Mit-

telschiffwand in der herrlichen St. Georgskirche in

Oberzell auf der Insel Reichenau (Abb. 1). Es muß

noch im 14. Jahrhundert entstanden sein. Zu beachten

ist, daß das Fresko auf der linken, also der Frauen-

seite, gemalt ist. Die Darstellung ist offenbar mehr-

mals überholt worden; sie ist nicht mehr in allen

Einzelheiten klar. Das Wesentliche ist aber einwand-

frei zu erkennen. Die Bildfläche wird beinahe ausge-
füllt von einem großen Tierfell; ein Teufel hockt

darauf und beschäftigt sich eifrig mit Schreiben. Die

Inschrift ist teilweise restauriert; die moderne Philo-

logie nimmt heute eine Fassung als richtig an, welche

leichte Änderungen zum Bild aufweist 1
; sie lautet:

„Ich wil hie scriben

Von disen tumben wiben:

Was hie wirt plapla gesprochen
Veppigs in der Wochen,
Das wirt alles wohl geraht,
So es wirt für den rihter braht."

Die Erklärung zu diesem Text bieten die beiden

schwatzenden Frauen am obern Rand des Felles. An



163

den Ecken zerren vier weitere Teufel mit Händen

und Füßen die Haut auseinander, um mehr Platz

zum Schreiben zu erhalten. So, allein für sich be-

trachtet, ist das Bild nicht ohne weiteres klar,- es fehlt

zunächst die Sichtbarmachung eines wichtigen Ele-

mentes: daß die beiden Frauen nämlich sogar wäh-

rend der Messe oder der Predigt ihre Klatschsucht

nicht unterdrücken können. Dann hat der Maler mit

der Darstellung von fünf Teufeln eher des Guten

etwas zuviel getan und die ursprüngliche, einfachere

Erzählung nicht ganz glücklich wiedergegeben. Denn

dieses Bildthema geht letztlich zurück auf die Exem-

pelsammlung der Sermones vulgares, welche Jacques
de Vitry (vor 1240 gestorben) zusammengestellt hat

zur erbaulichen Benützung durch die Geistlichen. Ein

„Exempel" erzählt von einem Priester, der während

eines feierlichen Gottesdienstes einen Teufel mit den

Zähnen an einem Pergamentblatt zerren sieht; der

Priester frägt ihn nach dem Grunde seines Tuns

und erhält die Auskunft, er müsse alle Schwätzer in

der Kirche aufschreiben, wozu sein Pergament dies-

mal nicht ausreiche. Der Priester verkündet diese

drohende Gefahr sofort seiner Gemeinde, welche das

Vergehen bereut, so daß der Teufel die Namen seiner

Opfer wieder streichen muß. In anderen Erzählun-

gen ergeht es dem Teufel aber bedeutend ärger.

Vincenz von Beauvais, dessen Sammlung ebenfalls

dem 13. Jahrhundert angehört, schildert, wie ein

Kleriker den Teufel als Affen auf dem Fenstersims

das Geschwätz der Weiber in der Kirche nachschrei-

ben sieht. Wie sich der Teufel umdrehen will, fällt

er hinunter, und der Kleriker bricht in ein lautes Ge-

lächter aus. In anderen Fassungen muß dann der

Geistliche für sein Lachen auf irgendeine Art büßen.

Häufig handelt es sich auch nicht um einen gewöhn-
lichen Geistlichen, sondern um einen Heiligen, sei es

nun der hl. Gregor, der hl. Martin oder der hl. Beat;
infolge ihres störenden Gelächters verlieren diese

heiligen Männer ihre Gabe, über das Wasser gehen
zu können, ihren Mantel an einem Sonnenstrahl auf-

zuhängen oder ähnliche Fähigkeiten, welche sie im

Zustand der Reinheit ganz selbstverständlich aus-

üben. Unsere Geschichte ist zunächst durch Prediger
verbreitet worden, bald aber wurde sie auch als Sage
erzählt und so weit herum bekannt. Im großen und

ganzen geht sie nach folgendem Schema: ein Teufel

hält sich während des Gottesdienstes irgendwo in der

Kirche auf und schreibt die Namen der Schlafenden,
Ruhestörer und Schwätzer auf eine Tierhaut auf;
diese Haut reicht dann meistens nicht aus, so daß er

sie in die Länge ziehen muß und dabei aus Unge-
schick den Kopf anschlägt. Das reizt einen Zuseher

Abb. 1. St. Georgskirche, Oberzell, Insel Reichenau



164

zum Lachen, wofür er dann selbst aufgeschrieben
wird. So oder ähnlich finden sich Fassungen der Sage
in Island, Dänemark, Deutschland, Österreich, der

Schweiz, bei den Letten, Esten, Finnen, Sorben und

Kleinrussen 2 . Abgeschwächt hat sich die Vorstellung
in Redensarten bis in unsere Zeit erhalten; wer kennt

nicht die Wendung „Das geht auf keine Kuhhaut"

oder, wie Fischer in seinem Schwäbischen Wörterbuch

(4, 826) sagt, „Der schwätzt e(ine) ganze Kühaut

voll".

Neben dem Reichenauer Fresko gibt es auch noch

andere zeitgenössische Schilderungen des Themas in

Plastik, Malerei und in Drucken. Eines der bekann-

testen Bilder dürfte ein Holzschnitt aus dem berühm-

ten Werk des Ritters vom Turn sein, das 1493 als

Übersetzung einer französischen Novellensammlung
beim Drucker Michael Furter in Basel herauskam

(Abb. 2). Wir sehen darauf, „wie der tufel hynder
der mesz die klapperig etlicher frowen vff schreib /

vnd jm das berment zuo kürtz wart / vnnd ers mit

den zenen vss eynander zoch". Dieses Pergament
wird dann als vollgültiges Beweisdokument vom Teu-

fel dem Sterbenden auf dem Totenbett vorgehalten,
um ihn zur Verzweiflung zu bringen; so erzählt es

uns wenigstens Anton Birlinger (Volksthümliches aus

Schwaben; Freiburg i. Br. 1861 Bd. I, S. 279, Nr. 439).
Wir wollen hier aber nicht auf weitere Fälle von

„himmlischer - oder höllischer - Buchführung" ein-

gehen, sondern nur als Abschluß dieses Bildthemas

noch erwähnen, daß in der Heiligen-Vita des Abtes

Aichadrus von Gemeticum aus dem 11. Jahrhundert
bereits erzählt wird, wie ein Teufel in einem Winkel

der Zelle des Heiligen sitzt und Aufzeichnungen
macht, als dieser an einem Sabbat nach der neunten

Stunde sich noch die Haare schneiden ließ. Der

Grund für das Aufgeschriebenwerden ist hier also

ganz allgemein die Übertretung des Sonntagsheili-
gungsgebotes. Und darum geht es nun auch beim an-

deren Bild, das wir noch betrachten wollen. Es hat

sich dafür die Bezeichnung „Feiertags-Christus" ein-

gebürgert.
Bei diesen Darstellungen befindet sich meist in der

Mitte Christus als Einzelfigur; er steht groß da, be-

kleidet nur mit dem Lendenschurz, entweder als bär-

tiger Mann oder dann eher als Jüngling. In den mei-

sten Fällen sind seine Hände erhoben und zeigen die

geöffneten Flächen, welche gelegentlich auch mit den

Wundmalen versehen sind; diese Haltung dürfte ein

„Vorweisegestus" sein; äußerlich entspricht sie der

Orantenhaltung. Auf anderen Fresken hält Christus
seine Arme, leicht ausgespreizt, nach unten; es mag
sein, daß hier ein Zusammenhang mit Erbärmde-

bildern vorliegt. Als Ausnahme steht neben Christus

auch etwa eine weitere große Heiligenfigur, und

ebenfalls nur in ganz wenigen belegten Fällen sehen

wir nicht Christus abgebildet, sondern eine weibliche

Heilige. Ob es sich hier jeweils um eine Art von

hl. Kümmernis-Darstellungen handelt, möge dahin-

gestellt bleiben. Das Charakteristikum aller derartiger
Bilder besteht darin, daß Christus umgeben ist von

einer ganzen Menge von Geräten; meist richten sie

sich spitz und drohend gegen seinen nackten Leib,
gelegentlich ritzen sie ihn oder dringen sogar in ihn

ein. Oft führen auch Blutlinien von diesen Geräten

zu Christi Wundmalen oder sonst zu Teilen seines

Körpers. Die Anordnung dieser Geräte wird von den

Malern in ganz verschiedener Weise durchgeführt:
sie können radial um seinen ganzen Leib aufgeteilt
sein; sie können sich auch nur wie eine Aureole um

sein Haupt legen; schließlich können sie aber auch

mehr oder weniger regellos auf der ganzen Fläche

verteilt oder gruppiert sein. Es steht den Malern fer-

ner eine weitere Gestaltungsmöglichkeit offen: an-

statt nur die Geräte allein zu zeigen, können sie uns

deren Anwendung in kleinen Szenen vorführen. Es

gibt auch Bilder, auf denen diese beiden Arten ge-

mischt zu sehen sind.

Es ist mit Nachdruck zu betonen, daß es sich bei

diesen Geräten nicht um die Marterwerkzeuge, die

„arma Christi", handelt, wenn schon das eine oder

andere sich dabei befinden mag. Sondern es sind

Geräte oder Schilderungen von Arbeiten, mit denen

Abb. 2. Holzschnitt aus dem Buch des Ritters vom Turn,
von den Exempeln der Gottesfurcht und Ehrbarkeit

Basel 1493



165

man am Sonntag Christus verletzt, weh tut, seine

Wundmale erneuert. Das Gebot der Sonntagsheili-

gung wird übertreten und damit eine Tat begangen,
deren Bekämpfung sich die Kirche besonders ange-

legen sein ließ. Das scheint damals so nötig gewesen

zu sein, daß eine beständig mahnende Bilddarstel-

lung gewählt werden mußte. Die bis jetzt bekannt

gewordenen Bilder stammen vom Ende des 14. Jahr-

hunderts; sie finden sich häufiger im 15. und nur noch

mit Nachläufern am Anfang des 16. Jahrhunderts.

Zu beachten ist jeweils auch, mit welchen anderen

Themen sie zusammengestellt wurden. Mehrmals fin-

den sich Abbildungen des hl. Christophorus oder der

sogenannten Gregoriusmesse daneben oder wenig-
stens ganz in der Nähe. Es zeigt sich ganz entschie-

den, wie im Volksempfinden jener Zeit die Gestalt

und das Leiden Christi im Mittelpunkt stehen; der

Marienkult tritt fast ganz in den Hintergrund,
wenigstens für eine Zeit. Das 14. und teilweise noch

das 15. Jahrhundert kennt die religiösen Bewegun-

gen, die in Christus ihr Zentrum sehen. Wir haben

hier eine der lebendig fließenden Quellen, die bis

in unsere Tage in ländlichen Gebieten - im volks-

tümlichen Bereiche, wohlverstanden - nicht versiegt
sind.

Ob die gezeigten Geräte jeweils besondere Bedeu-

tung für den betreffenden Ort haben, ob sie eigent-

liche, wunde Stellen der Sonntagsheiligung der be-

treffenden Pfarrkinder andeuten wollen, ist zwar

denkbar, es braucht aber nicht der Fall zu sein, vor

allem dann nicht, wenn der Maler nicht vom Orte

selbst stammte, sondern ein Wanderkünstler war,

oder wenn irgendeine Vorlage oder Beeinflussung
mitentscheidend an der Gestaltung formte. Daß aber

eindeutig das Motiv der Sonntags- und Feiertags-

heiligung gemeint war, erweist sich durch Inschriften

auf einigen wenigen Bildern. Als Beleg möge hier ein

Einblattdruck eines Basler Druckers aus den siebziger

Jahren des 15. Jahrhunderts abgebildet werden

(Abb. 3). Auf diesem Druck illustrieren zwei Holz-

stöcke je fünf der zehn Gebote Gottes mit einer

kleinen Szene und einem darunter stehenden Begleit-
text. Beim dritten Gebot sehen wir auf der rechten

Bildhälfte Christus in der bereits erwähnten Haltung;

am rechten Bildrand sind übereinander Geräte an-

geordnet: Ketthammer (?), Schuh, Schere, Zimmer-

mannsbeil, Würfel, Weberschiffchen (?), Klappmes-
ser und Hammer. Der Vorstellungskreis ist insofern

erweitert, als auf der linken Bildseite ein Geistlicher

von der Kanzel herunter zwei Zuhörern predigt.
Unter dem Bilde steht: „Das dritte [nämlich: Gebot]

gedencke, das dv den fiertag heiligest mit guten wor-

ten vnd wercken". Damit bestätigt ein Dokument der

Zeit, was damals mit dem Bilde gemeint war und

darunter verstanden wurde. Aufforderungen, die Ge-

bote Gottes zu halten, finden sich auch sonst in Ein-

blattdrucken und Holzschnitten des 15. Jahrhunderts.
Ein Bild aus der Fürstenbergischen Sammlung zu

Donaueschingen (Abb. 4) bringt in sinnbildlicher

Darstellung den gleichen Gedanken in vereinfachter,
verkürzter Form. Beim dritten Gebot ist an Stelle

des Verbotes der Sonntagsarbeit und der Mahnung
zur Sonntagsruhe nun die eigentliche Aufforderung
zum Besuche des Gottesdienstes durch das Symbol
der Glocke getreten. Die zehn Bildchen stellen dar:

Rosenkranz, Schwurhand, Glocke, Elternpaar, Speer,
Hahn, Strang (für den Galgen), Schreibfeder, Frauen-

kopf in Herz und Herz mit Geldstück.

Ein solcher Feiertags-Christus findet sich im Chor der

Pfarrkirche zu Eriskirch bei Friedrichshafen am

Bodensee (Abb. 5) 3. Er dürfte ungefähr um 1400

entstanden sein. Der Erhaltungszustand des Bildes

läßt leider nicht alle dargestellten Gegenstände mit

Sicherheit deuten. Nur mit Zögern glaube ich links

oben einen Kamm (?) zu erkennen. Der Gegenstand
daneben könnte ein Musikinstrument (Laute?) sein.

Abb. 3. Einblattdruck; aus Albert Schramm, Der Bilder-

schmuck der Frühdrucke. Bd. 22: Die Drucker in Basel,
2. Teil. Leipzig 1940. Tafel 191, Abb. 1277



166

Auch ein Spiegel und eine Goldwaage dürften sich

am oberen Rande links befinden. Die Gestalt, welche

die Zunge herausstreckt, möchte ich im Gegensatz zu

Eggart, der in ihr „ein Beispiel derber Künstlerlaune"

sieht, eher als eine Übernahme aus den „arma

Christi" auffassen, wo in abgekürztem Verfahren die

„Personenbüsten" vorkommen. Daneben soll ein

Teufel sich davonschleichen. Auch eine Maurerkelle

und ein Rad mit gut durchgeführter Nabe sind zu

sehen. Auf der rechten Bildseite unten sind ein Krug
und ein Zimmermannsbeil; ferner glaubt Eggart ein

Flachsbündel zu erkennen (was zur Bildbedeutung

gut passen würde). Neben bloßen, alleinstehenden

Geräten haben wir hier auch eine hübsche, kleine

Szenenschilderung: zwei Weingärtner, welche Trau-

ben in ein Gefäß legen. Als weitere dargestellte Ob-

jekte sind erkenntlich ein Boot, eine Sense, ein

Dreschflegel (?), ein Stehruder und eine Fischreuse.

Zur Sinngebung, die Eggart dem Bild zusprechen
möchte, daß nämlich der Heiland - oder der „Schmer-

zensmann", wie er auch sagt - die arbeitenden

Stände in seine Hut nehme, müßte ich entgegen-

halten, daß es einwandfrei in den Rahmen der in

ganz Europa vorkommenden Feiertags-Christus-
bilder gehört. Sicherlich handelt es sich um das Ver-

hältnis der Berufe und Stände zu Christus, und zwar

in sehr sinnenfällig einprägsamer Art, aber diese

Beziehung ist als warnende Aufforderung gemeint.
Sie richtet sich in erster Linie an die Berufe, welche

im Ort selbst tätig sind (und läßt also möglicherweise

einen einheimischen oder mit der Gegend vertrauten

Maler voraussetzen): Fischer, Schiffer, Bauer und

Weingärtner in erster Linie. Die Aufforderung mag
aber auch an viele andere Leute ergangen sein, wenn

wir bedenken, „daß Eriskirch im Mittelalter ein be-

deutender schwäbischer Muttergottes-Wallfahrtsort
war, an dem Angehörige aller Berufe Einkehr hiel-

ten" 4.

Dieser Bildtypus steht in Süddeutschland nicht verein-

zelt da. Im Herbst 1953 fand man im Chor der St. Jodo-
kuskirche von Ravensburg, anläßlich von Renovie-

rungsarbeiten, hinter dem Baldachin des Chorgestühls
Reste eines alten Wandbildes (Abb. 6), um deren

Bloßlegung sich Herr Dekan E. King, Stadtpfarrer
von Ravensburg, in sehr dankenswerter Weise be-

mühte. Ein Restaurator, Herr Manz aus Stuttgart,
wurde auf Veranlassung und Vorschlag des Landes-

amtes für Denkmalpflege Tübingen mit der Wieder-

herstellung beauftragt. Die eigentliche Untersuchung
und Bildrekonstruktion wurde darauf von Herrn

Artur Kalbhenn, Kirchenmaler und Restaurator in

Kaiserslautern (Rheinpfalz), durchgeführt. Herr Pfar-

rer King und Herr Kalbhenn haben mir auf die lie-

benswürdigste Art mit Angaben und Bildern meine

Anfragen erleichtert; es ist mir deshalb etwas pein-
lich, ihren Deutungsversuchen nicht zustimmen zu

können. Sie glaubten nämlich, das Bild als eine Dar-

stellung des Schutzheiligen der Zünfte und Hand-

werke, St. Jodokus, ansehen zu dürfen; denn die

Handwerke waren - und sind es heute noch - beson-

Abb. 4. Holzschnitt; Wilhelm Molsdorf, Christliche Symbolik der mittelalterlichen Kunst.

2. Auflage. Leipzig 1926. Tafel 8



167

ders stark im Pfarrbezirk der St. Jodokuskirche ver-

treten. Das kann nun natürlich auch einfach nur sagen,
daß die Mahnung, von der Sonntagsarbeit abzulassen,
besonders dringend und nötig war. Denn auch beim

Ravensburger Fresko handelt es sich eindeutig um den

besprochenen Bildtypus. Hier sind die Arbeitsgeräte
in Aureolenform um Christi Kopf angeordnet. Die

Bildfläche weist — nach Angabe des Restaurators - elf

Fehlstellen auf. Auch sind zahlreiche Retuschen vor-

genommen worden, so daß eine Wiederherstellung
des Bildes sicherlich nicht leicht war und vielleicht

auch mehr als nur eine einzige Deutung zulassen

dürfte. Die Gegenstände der oberen Bildhälfte

(Schere, Stechschaufel, Gabel, Besen, Lägeli) sollen

der Beschäftigung mit dem Weinbau zuzuweisen sein;
doch scheint mir dies nicht überall schlüssig und selbst-

verständlich festzustehen. Wenn in der Nähe des

oberen, linken Bildrandes ein Kelch mit einer dar-

über schwebenden Hostie zu erkennen ist, so dürfte

dieses Motiv aus der „Gregoriusmesse" herüber-

genommen sein, die wir ja bereits als mit unserem

Bild verwandt erwähnt haben. Ich möchte mich für

die folgenden Deutungen am liebsten auf die An-

gaben des Restaurators stützen, da ich das Bild selbst

nicht kenne: links unten eine jugendlich-männliche
Gestalt mit einem kronenähnlichen Schmuck auf dem

Haupt, die auf einem Ruhebett liegt; darüber ist ein

Tier (Reh?); rechts oben am Bildrand seien unter

einer Pilgerfahne mit einer darüber hängenden Pilger-
tasche Gerätschaften gemalt, die als Pestschutz anzu-

sprechen sind (auf der mir zur Verfügung stehenden

Abbildung konnte ich diese Objekte nicht erkennen).
Die Spuren einer einst vorhandenen Schrifttafel sagen
nichts mehr aus. Eine Beeinflussung zwischen Eriskirch

und Ravensburg scheint mir sehr wahrscheinlich zu

sein; Kirchenarchive und Baurechnungen vermöchten

hier vielleicht weitere Einblicke zu vermitteln.

Die übrigen derartigen Bilder sollen nur skizzenhaft

in ihrer Verbreitung angedeutet werden 5
. Im ober-

deutsch-schweizerischen Raum gibt (oder gab) es die

gleichen Freskentypen in der Kirche St. Johann Bap-
tist in Frauenfeld-Kurzdorf (1915 zerstört), in der

Kirche von Ormalingen (Kanton Basel-Land) und im

kleinen Kirchlein von Reutigen (Kanton Bern; 1953

restauriert). Vier rätoromanische Gemeinden des Kan-

tons Graubünden weisen ebenfalls einen Feiertags-
Christus auf: Räzüns, Waltensburg-Vuorz, Brigels
und Schlans. Dazu treten dann in der Südschweiz und

in Mittelitalien: Tesserete (Kanton Tessin), San Mi-

niato al Monte oberhalb von Florenz und Castel

S. Angelo in Umbrien. Eine weitere Gruppe findet

sich in Südtirol und den anschließenden Gebieten:

Täufers, Tartsch, Jaufental bei Sterzing, Mühlbach,
St. Ulrich in Gröden, Campitello di Fassa und Tesero

im Flemstal. Kärnten, Böhmen und Slowenien besit-

zen zusammen zehn solcher Bilder, und Südengland,
Cornwall und Wales deren vierzehn. Es ist sehr wohl

anzunehmen, daß auch damit die Liste nicht ganz

vollständig ist, sondern daß weitere derartige Bilder

in kleinen Landkapellen und Dorfkirchen bei einer

gründlichen Inventarisierung zum Vorschein kämen;
einzelne mögen auch unter einer Übertünchung ihrer

Neuentdeckung harren.

Daß das Thema dieser Bilder von ganz außerordent-

licher Wichtigkeit für das Arbeitsethos und das soziale

Leben war, möge doch wenigstens zum Abschluß

gestreift sein. Seitdem unter Kaiser Konstantin im

Jahre 321 das erste „Sonntagsgesetz" herausgegeben
wurde, haben sich Kirchensynoden immer und immer

wieder mit Erlassen über Sonntagsarbeit und Sonn-

tagsheiligung zu befassen gehabt; auch in den ger-
manischen Rechtsbüchern finden sich entsprechende
Bestimmungen; am strengsten werden sie wohl in den

Gesetzen der vier norwegischen Thingbezirke gefaßt.
Wir kennen die Sabbatheiligungsgebote aus dem

Alten und Neuen Testament; der zweite Abschnitt

des siebten Kapitels des ersten, jüdischen Mischna-

Traktates führt vierzig „verbotene Hauptarbeiten am

Sabbat" an. Alle spätmittelalterlichen DorfOrdnungen,
Weistümer und Zunftbestimmungen sind voll von

derartigen Vorschriften. Die Prediger wiesen nach-

drücklich auf das Gebot der Sonntagsheiligung hin;

Abb. 5. Eriskirch. Aufnahme: Württ. Landesamt

für Denkmalpflege



168

eigene „Predigtmärlein" schilderten das Schicksal der

Übertreter,- Sagen und Legenden (die hl. Dienstmagd
Notburga und ihre Sichel, welche bei Feierabend in

der Luft hängen bleibt) wissen mahnend, warnend,
drohend solche Ereignisse vor Augen zu halten. Da-

mit würden nun die eigenartigen und mannigfaltig-
sten Arbeitsverbote im Brauchtum überhaupt im Zu-

sammenhang stehen: die Spinnverbote, deren Einhal-

tung von „Frau Faste" überwacht wird, die Verbote,
Schere und spitze Geräte zu bestimmten Zeiten zu

verwenden, Wäsche aufzuhängen und dergleichen
mehr in Hülle und Fülle. Auch die eigenartige Er-

scheinung der Sonntags- und Himmelsbriefe müßte

hier eingeordnet werden. Damit die Mahnung augen-

fällig wirksam bleibe, wurden dann eben auch an

gut sichtbarer Stelle
- häufig an der Außenwand der

Kirche - unsere Bilder des Feiertags-Christus an-

gebracht, auf denen die Geräte nun ein unheimliches

Leben erhalten. Im bäuerlichen Denken brauchen die

Geräte eben nicht schlechthin „Objekte" zu sein; es

können mit ihnen geheimnisvolle Glaubensvorstellun-

gen verbunden sein, oder - um eine Prägung des

Wiener Leopold Schmidt zu verwenden
- wir ahnen

etwas von der „Gestaltheiligkeit im bäuerlichen Ar-

beitsmythos".

1 Man vgl. dazu Götze, in: Zeitschrift für Mundart-
forschung 11 (1935) 164; Schweiz. Archiv für Volkskunde
24 (1923) 112; Franz Beyerle, Seelenwage und Sünden-
register, in: Zeitschrift für deutsches Altertum 60 (1923)
230-232.

2 Eine eingehende Aufzeichnung der Sagen und eine
weitere Behandlung des Themas, mit der dazugehörigen
Literatur, ist vom Verfasser fertiggestellt; sie wird dieses
Jahr als Aufsatz in einem Band der Folklore Fellows
Communications erscheinen.
3 Vgl.: Hermann Eggart, Die spätgotischen Wandmale-
reien in der Pfarrkirche zu Eriskirch. In: Schriften des
Vereins für Geschichte des Bodensees und seiner Um-

gebung 61 (1934) 66-79. Ferner: Derselbe, Das spät-
mittelalterliche Bildthema vom Schmerzensmann inmitten

von Arbeitsgeräten. In: Bodensee-Geschichtsverein, hei-
matkundliche Mitteilungen 2 (1938) 60-62.

4 Eggart, Spätgotische Wandmalereien 73.

5 Eine eingehende Behandlung des ganzen Themas mit

der Angabe der Literatur wird als Aufsatz des Ver-

fassers noch in diesem Jahr in der Zeitschrift für schwei-
zerische Archaeologie und Kunstgeschichte erscheinen.

Abb. 6. Ravensburg, nach der Restauration


