
Kunst und Literatur 3

Gegen die Trägheit der Herzen
Interview mit der Musikerin und  
Autorin Susanne Hinkelbein zu ihrem 
neuen Lese- und Logbuch

Susanne Hinkelbein, geboren in Stuttgart und aufgewach-
sen in Esslingen, lebt seit 1993 in Hohenstein-Eglingen 
auf der Schwäbischen Alb. Sie studierte schon während 
der Schulzeit Musik, dann Germanistik, Philosophie und 
Psychologie, war von 1980 bis 1984 musikalische Leiterin 
am Landestheater Tübingen und von 1984 bis 1989 am 
Schauspiel Köln. Heute arbeitet sie als freie Komponistin 
und Autorin und hat ein ebenso facetten- wie umfangrei-
ches Werk geschaffen: Von ihr stammen sieben Opern 
und Singspiele, wie die Stadtoper Esslingen oder die Tübin-
ger Zeitungsoper, 80 Bühnen- und mehrere Filmmusiken, 
220 Lieder, darunter ein Hölderlin- und ein Lateinameri-
ka-Zyklus, Melodramen, Klavierstücke, Chor- und Orgel-
werke. Sie hat zwölf Theaterstücke wie Berta und Marta, 
Arche Konrad, Eintagsfliegen oder Die Windmüller geschrie-
ben. Susanne Hinkelbein wurde mit dem Landespreis für 
Volkstheaterstücke und dem Ludwig-Uhland-Preis ausge-
zeichnet.
Ihr soeben im Gmeiner-Verlag erschienenes Buch Was 
weiß der Tropfen im Meer von sich selbst? ist ein »Lese- und 
Logbuch« und ein Steinbruch des Wissens: Summe ihres 
Schaffens, Befragung ihrer selbst und des Publikums. Das 
Werk versammelt Geschichten und Dialoge, alltagsnahe 
Beobachtungen und philosophische Sondierungen – 
»kunstvolle Hochseilakte« nennt es Thomas Knubben im 
Nachwort. Die Kapitel enthalten Szenen aus Hinkelbeins 
Stücken, jeweils am Anfang stehen Gespräche zwischen 
den naiv-weltklugen Kindern und Wahrheitssucherinnen 
Anna und Lisa. Überschriften wie »Orientierung«, »Zeit«, 
»Höhenflüge«, »Scheitern«, »Sprache«, »Krieg«, »Welt und 
Kopf« oder »Böses« mit dem abgründigen Stück Trägheit 
des Herzens signalisieren Sinn und Sinnlichkeit, sind An-
haltspunkte der Navigation.

Sie beschreiben in der Arche Konrad die Sintflut auf der 
Schwäbischen Alb. Warum spielt das Stück in einer 
Gegend, die man – abgesehen von den Zeiten des Jura-
meers – eher mit Wassermangel in Verbindung bringt? 
In dem Stück behaupte ich eine Welt-Sintflut, das heißt: 
die ganze Welt ist ein Wasserball. Aber ein Mann von der 
Alb hat sich eine Arche gebaut, um zu überleben. Also 
geht es mir gar nicht primär um die Alb als Ort der Sint-
flut, sondern um älblerische Charaktere auf einer Arche 
im unendlichen Weltmeer.

Mir kamen bei Ihrem Buchtitel mit dem Tropfen Manès 
Sperber und seine Romantrilogie in den Sinn: Wie eine 
Träne im Ozean. Geht es bei Ihnen auch um Seinsverloren-
heit und Bedeutungslosigkeit von Menschen im unendli-
chen Universum?
Der Titel ist ein Zitat aus dem Logbuch zum Theaterstück 
Arche Konrad. Dieses »Logbuch« war ein Projekt über meh-
rere Jahre, eine Art Gedankenlaboratorium, eine Vorstu-
die zum Stück. Darin gibt es eine wochenlange Phase, wo 
kein Horizont mehr zu sehen ist, keine Sonne, keine Ster-
ne. Und Konrads Uhr ist auch stehengeblieben. Das heißt: 
Orientierung ist nicht mehr möglich. Und da fragte ich 
mich: Woran kann man sich dann noch orientieren? 
Wenn nicht nur alle äußeren Fixpunkte, sondern viel-
leicht auch die ganze Kultur verloren ist, das Wertesys-

Susanne Hinkelbein bei einem Konzert mit Monochord



Schwäbische Heimat 2025|44

tem, irgendwann auch die Sprache? Gibt es dennoch so 
etwas wie ein geistiges Knochengerüst? Und wenn man 
allein und lange Zeit auf eine unendliche Wasserfläche 
schaut, nur noch Wind und Wellen wahrnimmt und sonst 
nichts mehr, dann kommen vielleicht solche Gedanken: 
»Was weiß der Tropfen im Meer von sich selbst?« Dieses 
Logbuchzitat haben wir deshalb als Titel des Buches ge-
nommen, weil darin das ganz Kleine, der Tropfen als Mik-
rokosmos, und das ganz Große, das Meer als Makrokos-
mos, vorkommen. Und der Kopf, das Bewusstsein.

Sie zitieren Heraklit, dass die schönste und vollkommenste 
Welt ein »wüst hingeschütteter Misthaufen« sei. Kann man 
Ihr Buch als Versuch lesen, den Misthaufen zumindest 
geistig zu durchdringen?
Das Heraklitsche Zitat ist sehr vieldeutig, allein aufgrund 
seiner Vieldeutigkeit ein sehr gutes Motto. Ob das Buch 
ein »Versuch, den Misthaufen zumindest geistig zu durch-
dringen«, ist – naja, bei allen Texten geht es irgendwo um 
Suche nach Halt, meinetwegen können Sie das auch 
»geistige Durchdringung« nennen.
Heraklit spricht in anderen Zitaten auch vom Fluss, von 
der ständigen Veränderung, Entwicklung. Der erste Dia-
lektiker! Angesichts dieses Flusses – eigentlich eher ein 
Wasserfall als ein ruhiger Fluss – kommt mir manchmal 
die Idee, dass durch diesen Wirbel mein Denken quasi ge-
lähmt werden könnte vor Schreck. Und so geht es bei mei-
nen Texten letztlich darum, das Denken zu aktivieren, um 

ein bisschen Ordnung zu schaffen, im wirbelnden Be-
wusstsein Struktur und Halt zu finden, einige der unzähli-
gen Wahrheiten, die an uns vorbeistürzen, zu betrachten. 
Ein winziges Stückchen Augenblickswelt zu greifen – im-

Das Theaterstück »Arche Konrad« wurde 2012 vom Theater Lindenhof Melchingen uraufgeführt,  
das Foto entstand bei einer Freilichtaufführung auf dem Himmelberg.

Die »Ohrenkarte« von der Schwäbischen Alb zeigt, was 
man (Punkt = Hörer) an einem Sonntagvormittag im 
Frühjahr oder Sommer gegen 11 Uhr auf dem Schachen 
hören kann: direkt links von sich eine Hochspannungs­
leitung (»ssssss«), weiter links aus der Ferne »Taufböller« 
aus Ödenwaldstetten (Die Ödenwaldstetter schießen 
nämlich bei Taufen – allerdings bloß bei männlichen 
Nachkommen), links Motorräder aus dem Lautertal 
(rrhohrrrohrrrorhrorhrohrorrrr)! 



Kunst und Literatur 5

mer im Wissen darum, dass sie bald aufs Neue verwirbelt 
wird. Für mich selbst ist die Kultur dabei eine große 
Orientierungshilfe, sind Musik, Theater, Kunst besonders 
wertvoll. Da bewegt sich etwas im Kopf, ein bisschen wie 
eine Kompassnadel. Ich bewege gerne etwas in meinem 
Kopf und auch im Kopf von anderen Leuten.

In Ihrem Buch sagt ein Schäfer, die Alb sei bis heute ein 
Meer. Dazu passen poetische Bilder: Mörike schwärmte von 
einem »Meer der Landschaft«, Hölderlin entdeckte »wo-
gende Gebirg«. Hatten Sie solche Vor-Bilder vor Augen?
Ja, auch, denn ich schreibe für die Alb, ich schreibe auf 
der Alb, und ich liebe die Alb über alles. Seit über 30 Jah-
ren lebe ich hier, die Alb ist zu meiner Welt geworden. 
Und sie war nicht nur lange Meer, sie hat auch heute noch 
etwas davon – die Weite des Himmels, die sanften Hügel. 
Mörikes Bild von der »blauen Mauer« finde ich etwas da-
neben. Das ist keine Mauer, das ist eine blaue Woge.

Thomas Knubben schreibt im Nachwort, die Alb sei für Sie 
»passende Eremitage« und »künstlerisches Experimentier-
labor«. Sie haben in Städten wie Stuttgart, Köln, Hamburg 
oder Zürich gelebt und gearbeitet. Warum sind Sie aufs 
Land gezogen?
Ich kann in keiner größeren deutschen Stadt mehr leben. 
Dort ist es mir zu aggressiv, zu laut, zu hässlich, zu gedan-
kentötend. Die einzige Stadt, die ich mir vorstellen könn-
te, die ich mir aber nicht leisten kann, wäre Zürich. Na-
türlich ist das hier oben eine Art Eremitage, aber eines 
fehlt mir: Kultur. Ich muss mich leider ins Auto setzen, 
wenn ich in ein halbwegs vernünftiges Theater will, in 
eine halbwegs vernünftige Oper sowieso, ins Konzert, 
selbst ins Kino. Ich könnte mir nicht vorstellen, woanders 
zu leben, aber ich brauche die Stadt, um Kultur zu tanken. 
Ganz wichtig ist mir dort auch das Gespräch mit Leuten, 
die aus einer ähnlichen Szene stammen wie ich.

Aber es gibt doch Ansätze, die Kultur im ländlichen Raum 
zu stärken. Sie haben mit Ihrer Partnerin, der Künstlerin 
Ulrike Böhme, das Kultur- und Kunstfestival »Inter!m« 
gegründet. Sehen Sie gelungene Beispiele, wie Kulturange-
bote für Vielfalt sorgen, gegen Dorfverödung und Land-
flucht helfen könnten?
Ehrlich gesagt: nein. Das Theater Lindenhof ist zwar eine 
Institution hier oben, aber der größte Teil seines Publi-
kums kommt aus Tübingen, Reutlingen, Stuttgart. Er gab 
schon viele Versuche, kulturelle Veranstaltungsreihen auf 
der Alb zu etablieren, Privatinitiativen wie auch Bemü-
hungen verschiedener Gemeinden, aber das ist meistens 
wieder eingeschlafen.
Vor mehr als 25 Jahren habe ich den damaligen Bürger-
meister dazu animiert, eine alljährlich stattfindende Kul-
turveranstaltungsreihe auf der Burgruine Hohenstein zu 
etablieren. »Kultur auf der Ruine« nannte sich das. Ich 
träumte von einer Antigone in der Ruine oder ähnlichem. 
Einige Jahre habe ich das Programm selbst gestaltet mit 
Konzerten, musikalischen Lesungen, Filmen mit Livemu-

Zwei Mal fanden auf der 
Schwäbischen Alb die von 
Susanne Hinkelbein und Ulrike 
Böhme initiierten »Interim« 
Kunstprojekte statt: 2013 im 
Alten Lager Münsingen und 2017 
auf dem Heidengraben bei 
Grabenstetten.
Der Name »Interim« stand für  
das Konzept: Das Festival ging 
dazwischen – sowohl was den 
wechselnden Standort als auch 
das Zusammenwirken verschie­
dener Kunstsparten (Theater, 
Musik, Bildende Kunst) sowie von 
Profis und Laien betraf.
Susanne Hinkelbein und Ulrike 
Böhme bei einer Pause nach der 
Eröffnung im Juni 2013 und beim 
großen Schlussapplaus 2017



Schwäbische Heimat 2025|46

sik. Dann übernahm die Gemeinde die Programmgestal-
tung – mittlerweile treten im Wesentlichen nur noch 
Bands oder Comedians auf – Klassik findet nicht statt. 
Weil’s niemanden interessiert.
Dagegen kommen zur Messe »Schön & Gut« im Alten La-
ger Münsingen Besucher von weit her, da gibt es lange 
Autoschlangen. Ich frage mich, warum um Himmelswil-
len, denn einkaufen kannst du doch überall. Aber Kultur, 
die speziell für einen Ort geschrieben ist, wie die beiden 
ersten »Interim«-Projekte im Alten Lager des ehemaligen 
Truppenübungsplatzes (2013) und auf dem Heidengra-
ben, der Grabenstetter Halbinsel (2017) – das hat sich 
nicht gehalten. Wenn es ums Einkaufen und Konsumie-
ren geht, wenn es Tschingderassabum-Musik gibt, dann 
funktioniert das. Aber Kultur im klassischen Sinn – Fehl-
anzeige.

Sie wohnen in Eglingen mitten im Ort in einem restaurier-
ten Ausgedingehaus mit zwei angebauten Atelierräumen 
und einem großen Bauerngarten. Wie kommt eine Indivi-
dualistin wie Sie im Dorf zurecht?
Die ersten Monate waren schwierig. Niemand wusste, wer 
ich bin, da zieht eine Frau alleine hier hoch – das war 
schon ein bisschen merkwürdig. Aber als ich dann zum 
60. Geburtstag des Bürgermeisters Klavier gespielt habe, 
den ganzen Abend Evergreens, und immer wieder den 
Chor begleitet habe, ab da war ich integriert. Ich erlebe 
hier eine unglaubliche Vorurteilsfreiheit, Herzlichkeit 
und Hilfsbereitschaft. Es ist ein Klischee, dass die Leute 
auf dem Dorf kleingeistig und kleinkariert seien. Ich 
möchte nirgendwo anders leben: Ich habe die beste Luft, 
die freundlichste Umgebung, die besten Nahrungsmittel, 
die größte Ruhe. Ich bin aber froh, dass nicht alle Leute 

wissen, wie toll es ist auf dem Land, sonst würde es hier 
zu voll werden.

Das Wort geht einem ja nicht so leicht über die Lippen, 
aber ist die Alb für Sie Heimat?
Das ist sie mittlerweile tatsächlich geworden. Ich bin in 
Stuttgart geboren, und ich fand die Stadt immer furcht-
bar. Ich bin in Esslingen zur Schule gegangen, aber ich 
konnte auch diese Stadt nicht ausstehen. Vielleicht brau-
che ich einfach Landschaft, um etwas als Heimat empfin-
den zu können. Mein Vater kam aus Liechtenstein, und 
meine Familie war dort, wann immer es ging – das war 
von der Landschaft her schon eher Heimat. Aber Städte 
rufen bei mir keine Heimatgefühle hervor.
Die Alb ist mir die eigentliche Heimat geworden, nicht nur 
wegen der Landschaft, sondern auch wegen der Men-
schen, vor allem wegen der erlebten und erfahrenen Ge-
schichten. Diese Geschichten haben sich für mich quasi 
auf die Landschaft gelegt. Wenn ich da radle oder spazie-
ren gehe, erfahre ich eine große emotionale Dichte mei-
ner Umgebung.

Sie haben eine musikalische Installation mit dem Titel 
»10.654: Signalkette Grafeneck-Zwiefalten« zu den 
»Euthanasie«-Morden geschrieben. Ist die Alb auch mit 
ihren dunklen Seiten ein Modell im Kleinen, ein Spiegel 
deutscher Geschichte? Und welche Geschichten birgt sie 
als Erfahrungsraum?
Für mich ist in einer Landschaft Geschichte immer deut-
licher sichtbarer als in einer Stadt. Ich komme hier oben 
viel leichter ins Gespräch mit den Leuten als in der Stadt. 
Da haben mir die Alten viel erzählt, etwa was geredet wur-
de, als die »Grauen Busse« vorbeikamen, wie die Pferde in 

»Als ich auf einem Traktor über das Melchinger Rathaus flog« …  
Susanne Hinkelbeins Erzählung geht auf ihr eigenes Erleben bei der Inszenierung von Bauernsterben zurück.



Kunst und Literatur 7

Marbach unruhig wurden, wenn der Geruch aus dem Gra-
fenecker Krematorium herunterzog. Von Buttenhausen 
und dem jüdischen Leben dort vor 1933 habe ich viel in 
Gesprächen erfahren, selbst vom Dreißgjährigen Krieg 
hier oben habe ich einiges gehört. Und all diese Geschich-
ten haben sich für mich in diese Landschaft eingeschrie-
ben. Ich brauche auf der Alb keine Stolpersteine, um ihre 
Geschichte präsent zu haben.

Sie inszenieren und musizieren viel am Melchinger Linden-
hof. Dort spielt ihre kleine Erzählung Als ich auf einem 
Traktor über das Melchinger Rathaus flog. Was war da los?
Das ist eine in allen Details wahre Geschichte: 1991 muss-
te für das Bühnenbild von Bauernsterben ein echter Trak-
tor auf eine vier oder fünf Meter hohe Plattform am Lin-
denhof gehoben werden. Mit einem Kran. Und da hat der 
Kranführer, der den Traktor schon an der Kette hatte, ge-
fragt, ob sich nicht jemand von uns draufsetzen will auf 
den Traktor, während der auf die Plattform gehievt wird. 
Naja, niemand wollte, und das fand ich eigentlich schade. 
Also hab’ ich mich auf den Traktor gesetzt. So ein Scha-
lensitz, ohne Sicherung, ohne irgendein Gehäuse. Was ich 
nicht wusste: Die Fahrt des Traktors durch die Luft ging 
nicht direkt auf die Plattform, sondern über das Dach des 
benachbarten Rathauses. Wegen irgendwelcher Stromlei-
tungen, die überquert werden mussten. Verdammt hoch. 
Und ich bin hochgradig schwindelig. Ich wurde da oben 
vor Angst fast ohnmächtig. War natürlich Wahnsinn, das 
zu machen. Aber eine tolle Erfahrung!

Ihre Stücke sind überwiegend in schwäbischer Mundart 
geschrieben. Was lässt sich im Dialekt sagen, was die 
Standardsprache nicht zum Klingen bringt? Und wie 
verhält sich der Dialekt zur Dialektik als Form der Wahr-
heitsfindung?
Der Dialekt deutet immer auf ein Individuelles hin, auf die 
Eigenheit einer theatralischen Figur. Erlauben Sie mir, 
ganz kurz einen kritischen Blick auf bestimmte Inszenie-
rungen am Theater Lindenhof zu werfen: Wenn die 
schwäbischen Schauspieler am Lindenhof hochdeutsch 
sprechen auf der Bühne, oder etwas, was sie für hoch-
deutsch halten, dann verlieren ihre Figuren für mich so-
fort ihre Wahrhaftigkeit. Das wirkt gekünstelt, gestelzt, 
nicht authentisch. So einer Figur glaube ich überhaupt 
nichts, kein Wort, keine Emotion, gar nichts. Es stimmt 
einfach nichts mehr. Wer als Schwabe Hochsprache oder 
Bühnendeutsch spricht, schleift sich seine Ecken und 
Kanten ab. Man schafft aber keine Figuren ohne Ecken 
und Kanten.
Die Standardsprache verleitet immer ein wenig zum 
Mainstream, zum Mittelwert. Der Dialekt dagegen betont 
die Eigenheit, die Kleinheit der Welt, um die es geht. Es 
werden Gedanken geäußert, die ich hochdeutsch nicht sa-
gen könnte, weil soviel Zwischentöne in einem schwä-
bisch geäußerten Satz sind. Und so viel Eigenheit.

Und es kommt noch etwas anderes hinzu, und insofern 
hat Dialekt auch etwas mit Dialektik, mit Rede und Gegen-
rede zu tun: Der Dialog spielt nicht nur auf dem Theater, 
sondern bei mir überhaupt eine große Rolle. Und der Dia-
log ist eigentlich die beste Methode, nicht nur der Er-
kenntnis, sondern auch des gemeinsamen Weiterkom-
mens in der Welt, weil wir allein aufgeschmissen wären. 
In dem Moment, wo ich mein wirklich eigenes Denken, 
wie es sich im Dialekt zeigt, einem anderen mitteile, in 
den Dialog trete, und der gibt mir sein Echo, seine Reso-
nanz darauf, kann ich meinen Gedanken weiterentwi-
ckeln.
Ich bin der Meinung, dass der Dialog das Einzige ist, was 
unsere Welt noch retten könnte. In dem Moment, wo wir 
den Dialog verlassen und zur Gewalt greifen, begeben wir 
uns in eine unaufhaltsame Spirale und sind verloren. 

Aber im Dialog ist auch die Lüge möglich. Wie offen und 
ehrlich kann dann ein Gedankenaustausch sein?
Natürlich ist Lüge möglich. Aber – ehrlich – ich glaube, 
dass es sich auf hochdeutsch leichter lügt als im Dialekt. 
Das Wesentliche am Dialog aber ist die allerhöchste 
Kunst, die es überhaupt gibt, nämlich: Zuhören. Ich habe 
den Eindruck, dass wir alle immer weniger zuhören kön-
nen. Und nur, wenn wir zuhören – im Dialog – können wir 
die Welt verändern.
Vielleicht bin ich da zu idealistisch, aber träumen darf 
man ja: dass wir noch rechtzeitig lernen, so gut zuzuhö-
ren, dass das Gegenüber nicht mehr lügen muss. Ja, sehr 
idealistisch.

Die Welt ist Wort, aber sie ist auch Klang. Wie ergänzen 
und unterscheiden sich Sprache und Musik in Ihrer Arbeit?
Ich bin Musikerin und Komponistin, das ist mein Eigentli-
ches, die Texte sind eher ein Nebenprodukt. Und ich gehe 
sehr ähnlich an ein Theaterstück wie an eine Komposi-
tion, denn es gibt sehr viele Gemeinsamkeiten. So lassen 
sich die Figuren eines Theaterstücks für mich wie musi-
kalische Themen oder Musikinstrumente sehen – ein  
Dialog, eine Zweierszene, funktioniert im Grunde wie ein 
Duett, denn die zwei Sprechenden in der Szene verhalten 
sich eigentlich immer wie zwei musikalische Stimmen.
Mit dem Dialogschreiben habe ich nur deshalb angefan-
gen, weil ich dachte: Das ist wie Komponieren – das kann 
ich. Musik braucht Form, Motivik, ein Ende, eine sich ent-
wickelnde Energie – ein Text, eine Theaterszene genauso, 
wenn sie nicht nur so vor sich hin plappern soll. Texte wie 
Kompositionen brauchen eine Art Vektor, einen Kraft-
pfeil, der auf einen bestimmten Punkt hinsteuert, den 
man Pointe nennen kann. Bis auf das Material – hier Ton, 
da Wort – lauter Gemeinsamkeiten. Das hat mich dann 
auch zum Schreiben gebracht, weil ich finde, da ist Musik 
drin.

Die Fragen stellte Wolfgang Alber.


	Unbenannt

