
Schwäbische Heimat 2025|450

Narren und Rauchen
Die Fasnacht aus  
alltagsgeschichtlicher Sicht
Thomas Knubben

Es gehört zu den Eigentümlichkeiten der Geschichte der 
Fasnacht, dass sie über weite Strecken allein durch Ver-
bote und in den Fällen, da diese übertreten wurden, durch 
allfällige Strafmaßnahmen belegt ist. Diesem Umstand ist 
es zu verdanken, dass für das Jahr 1655 der Goldschmied 
Johann Baptist Franz als erster bekannter Rottweiler Nar-
renmeister greifbar wird. Wie das Ratsprotokoll festhielt, 
wurde er zusammen mit 14 weiteren »Jüngst in der Faß-
nacht geweste Narren« gestraft, weil sie bei ihrem Trei-
ben die zum Verkauf ausgelegten Heringe eines Juden 
verdorben hatten.1

Befragt man solche Strafakte und die ihnen vorausgegan-
genen Aktionen wie hier am Beispiel der Reichsstadt Rott-
weil systematisch, so ergeben sich neue Perspektiven im 
Hinblick auf die Rolle der Narren und die Bedeutung der 
Fasnacht. Dabei stellt sich insbesondere die Frage, wie 
eine Kontinuität in der Idee und Ausübung der Fasnachts-
bräuche begründet werden kann, wenn im Laufe der Jahr-

hunderte von Seiten der Beteiligten umfassende Wandlun-
gen in der Haltung zur Fasnacht festzustellen sind.
Unbestritten ist, dass die Fasnacht im hohen Mittelalter in 
rechtlicher Hinsicht als aus dem christlichen Kalender 
entwickelter Steuer- und Abgabentermin große Bedeu-
tung besaß und besonders für die Stadtelite immer wie-
der ein willkommener Anlass für Festmähler abgab.2 Dies 
belegen nicht nur die »zwai vastnahtshuenre« in einer 
Schenkungsurkunde von 1310, die den frühesten Hinweis 
auf Fasnachtsbräuche in Rottweil darstellen 3, davon zeugt 
auch eine Notiz aus der Zimmerischen Chronik, die um 
1560 bemerkt: »Man hat auch große und herrliche Fas-
nachten allda gehalten …, do ist soviel adels und fürneh-
mer Leut do gwest, das man gerent und gestochen«, also 
ein ritterliches Turnier ausgetragen hat.4 Noch nach dem 
Dreißigjährigen Krieg unterhielt die Reichsstadt einen 
Hühnervogt, der von den Leibeigenen alljährlich ein Fas-
nachtshuhn einzuziehen hatte.

An einem Fischstand, 
wie ihn Ulrich von 
Richental in seiner 
Konstanzer Chronik 
zeigt, trug sich in der 
Rottweiler Fasnacht 
1655 ein Streit zu, 
der Aufschluss gibt 
über die Bedeutung 
der Fasnacht im 
reichsstädtischen 
Alltag.



Landesgeschichte 51

Ebenso ist es nach den ausführlichen Untersuchungen 
von Werner Mezger gewiss, dass die Narrenidee und mit 
ihr auch die »verkehrte Welt« der Fasnacht von kirchlicher 
Seite als dialektisches Gegenstück zu einem gottesgerech-
ten Leben definiert und in ihr theologisches System integ-
riert wurden.5 Dies unterstrich im Kern auch Reiner Sör-
ries in seinem Beitrag in der Schwäbischen Heimat, wenn-
gleich mit etwas differierender Detailbetrachtung.6

Die Dominanz dieser beiden von den kirchlichen und 
weltlichen Obrigkeiten gleichermaßen sanktionierten Be-
deutungsebenen relativiert sich aber sofort, wenn sie im 
tatsächlichen Fasnachtsgeschehen von Verboten durch-
kreuzt werden. Anders formuliert: Die Fasnacht ist in 
ihrer historischen Erscheinungsweise weder durch 
rechtsgeschichtliche noch kirchlich-theologische Deutun-
gen hinreichend fassbar, weil sich darin jeweils nicht die 
Fasnachtswirklichkeit, sondern nur der von den weltli-
chen und kirchlichen Autoritäten gewünschte Sinnzu-
sammenhang widerspiegelt.7 Wie sehr die kirchliche Dog-
matik von der Alltagswirklichkeit abweicht, lässt sich an 
vielen Dokumenten des 16. und 17. Jahrhunderts, die ein 
Abbild der nur bedingt christlich fundierten Glaubens-
welt der Bürger und Bauern bieten, ablesen.8 Will man da-
her die Fasnachtsverbote, die ja eine Divergenz zwischen 
den Bedürfnissen der als Narren verkleideten Bürger und 
den Zielvorstellungen der Obrigkeit augenscheinlich ma-
chen, in ihrer Bedeutung für das Verständnis der Fas-
nacht erfassen, ist es erforderlich, sie im Kontext der so-
ziopolitischen Zusammenhänge zu analysieren, wie sie 
sich im jeweiligen Alltag darstellten.9

Antijüdische Fasnachtsaktionen
Betrachtet man unter diesem Gesichtspunkt noch einmal 
das eingangs geschilderte Treiben, das 1655 zum Scha-
den eines Juden und zur ersten Nennung eines Narren-
meisters führte, so ergeben sich aufschlussreiche Einbli-
cke. Zwar ist im Ratsprotokoll der Name des betroffenen 
Juden nicht angegeben, doch da zu diesem Zeitpunkt nur 
drei Juden mit ihren Familien in Rottweil lebten und nur 
einer von ihnen, nämlich Simeon, der sogenannte 
»Schimmel-Jude«, als Fischhändler bezeugt ist, dürfte er 
auch der Leidtragende gewesen sein.10 
Wieso aber hatten sich die Narren an seinen Heringen zu 
schaffen gemacht? War es nur fasnachtliche Ausgelassen-
heit oder spontaner Mutwille, also eine Laune des Augen-
blicks? Oder verbargen sich hinter der Aktion ernstere 
Motive? Dies ist zu vermuten. Denn die Stellung der Juden 
lag in Rottweil nach dem Dreißigjährigen Krieg im Wider-
streit unterschiedlicher wirtschaftlicher Interessen. Dien-
ten sie einerseits als willkommene Geldgeber und Versor-
ger der höheren Schichten mit Mietpferden, »Specerey-
en« und allerhand anderen Waren, so fühlten sich ande-
rerseits die Krämerzunft und einzelne Gewerbe durch sie 
in ihren eigenen Geschäften gestört und drängten daher 
wiederholt auf deren Ausweisung. Zu den Handwerken, 
die sich durch die Konkurrenz der Juden regelrecht an 
den Rand gedrückt fühlten, gehörten insbesondere die 
Goldschmiede. Sie wandten sich deshalb mit der Auffor-
derung an den Rat, »den hereinkhommenden Juden das 
hausieren mit Silbergeschirr und gürttlen Zuuverbieten; 
seytemahlen Ihnen dadurch eintrag beschehe«. Den Gold-

Links:  
An der bekannten Rottweiler  
Narrenfigur Ronnys Schantle lässt 
sich der »zivilisatorische« Wandel 
des Fasnachtsgeschehens gut 
erkennen. An der Schläfe trägt 
dieser Schantle eine klaffende 
Wunde, die auf einen Wirtshaus­
streit des ersten Besitzers zu­
rückgehen soll. Auf der sogenann­
ten Narrentafel von 1871, als 
wegen des Deutsch-Französi­
schen Krieges keine Fasnacht 
stattfand und deshalb nur ein 
Erinnerungsfoto erstellt wurde, 
sieht man ihn noch in der alten 
einfachen Kluft, einen Straßen­
besen in der Hand, mit dem er die 
Leute traktierte.

Rechts:
Auf der Postkarte von 1913 er­
scheint Ronnys Schantle hingegen 
in einem aufwendigen Anzug im 
plüschigen Stil der Zeit. Der Be­
sen wurde durch einen modi­
schen Zierschirm ersetzt. Aus 
dem wilden Narren wurde eine 
repräsentative Figur bürgerlichen 
Selbstverständnisses.



Schwäbische Heimat 2025|452

schmieden ging es zu diesem Zeitpunkt tatsächlich 
schlecht. Einer von ihnen, Hans Erhard Waibel, suchte ob 
seiner desolaten wirtschaftlichen Situation Trost im Alko-
hol, ein anderer verfiel 1670 der Gant, machte also Bank-
rott – und dieser war Johann Baptist Franz, der Narren-
meister. Es kann daher angenommen werden, dass sich 
hinter seiner gegen den »Schimmel-Juden« gerichteten 
Aktion handfeste wirtschaftliche Konflikte verbargen, die 
im Alltag nicht ausgetragen werden konnten und erst 
unter der Maske des Narren enthüllt wurden. 
Auf ein Entgegenkommen der Obrigkeit konnte Franz aus 
doppeltem Grund nicht bauen. Zum einen lag es in deren 
Interesse, dass der freie Handelsverkehr der Juden nicht 
beeinträchtigt wurde, da ihr bewusst war, wie sie 1650 
vertraulich an die Stadt Überlingen schrieb, dass »so lang 
dieser Jud hier ist […] fast alle Waren und Gewürz wohlfei-
ler denn zuvor« 11 zu haben waren. Zum anderen stellte 
die Aktion gegen den Juden einen Angriff auf die Frie-
dens- und Rechtsordnung dar, die der Magistrat ange-
sichts seines Gewalt- und Rechtsprechungsmonopols 
nicht dulden konnte. Dass solche antijüdische und rassis-
tische Ausfälle in der Fasnacht keineswegs nur individuell 
bedingte Einzelfälle waren, sondern systemischen Cha-
rakter haben, konnte jüngst auch Tobias Engelsing für 
Konstanz und den Bodenseeraum aufzeigen.12

Erscheinungsformen der Fasnacht  
im 17. und 18. Jahrhundert
Versucht man die Vielfalt der Fasnacht in Rottweil nach 
dem Dreißigjährigen Krieg zu überblicken, sind zumin-
dest drei unterschiedliche Formen zu unterscheiden: der 
Fasnachtstanz, das Abholen eines Lebkuchens der »En-
gelsgesellen« im Kloster Rottenmünster und die »wilde 
Fasnacht« der maskierten Narren. Während der Tanz üb-
licher Bestandteil von Festen war und sich an der Fas-
nacht kaum anders zugetragen haben dürfte als bei sons-
tigen Gelegenheiten, folgte der Zug der in der Engelsge-
sellschaft vereinten jungen Handwerker einem genau 
festgelegten Ritual.13 In seinem vornehmen, hierarchisch 
festgelegten Aufzug, mit seinen Fahnen und Insignien 
entsprach er exakt dem Erscheinungsbild, das die öffent-
lichen Prozessionen in der katholischen Reichsstadt auch 
sonst boten. Dies hatte einen bestimmten Sinn, denn als 
Vereinigung der ledigen Handwerksgesellen hatte die En-
gelsgesellschaft ihren genau definierten Platz im Gefüge 
der zahlreichen Korporationen, in welche die Reichsstadt 
gegliedert und außerhalb derer ein ehrbares Leben kaum 
möglich war. Die korporative gesellschaftliche Struktur 
hatte einen solch verbindlichen Charakter, dass selbst ihr 
närrisches Gegenmodel nicht umhinkam, sich zünftigen 
Regeln gemäß als »Narrenzunft« zu organisieren. Es ver-
wundert daher nicht, dass Ulrich Bräker, der arme Mann 
aus dem Toggenburg, für 1756 berichtet, die Narrenzunft 
sei ein »ordentliches Institut in dieser Stadt, bei welchem 
über zweihundert Personen von allen Ständen einge-
schrieben sind«.14 In der Engelsgesellschaft wie in der 

Narrenzunft, im Lebkuchenholen wie auch teilweise im 
wilden Narren wurden Regeln eingeübt, die für die Bewäl-
tigung des Alltags erforderlich schienen. Wenn dennoch 
immer wieder Verbote des fasnachtlichen Umzuges nach 
Rottenmünster erlassen wurden, dann deswegen, weil es 
regelmäßig zu Zwischenfällen, zu »Schläg- und Narren-
händel«, kam.

Die Fasnacht im Prozess der Zivilisation
Darin aber offenbarte sich das entscheidende gesell-
schaftliche Problem, das zum Widerstreit um die Fas-
nacht, zur Ausrufung des »Heiligen Kriegs« gegen die Fas-
nacht durch die ansässigen Jesuiten und zu ihrem wie-
derholten Verbot führte. Schon im Alltag war die Tendenz 
erkennbar, Konflikte, die sich angesichts der schmalen 
materiellen Basis und gegenläufiger Interessen allerorten 
auftaten, gewaltsam zu lösen. Unter den Bedingungen der 
Fasnacht, ihrer Neigung zur Infragestellung der Autoritä-
ten und dem erhöhten Zuspruch zum Alkohol, verstärkte 
sich diese Tendenz. Dies traf in dem Fall des Gold-
schmieds Johann Baptist Franz zu, dies galt aber auch für 
viele andere Fälle, die in den Ratsprotokollen festgehalten 
sind. 1673 war der Tuchweber Hans Georg Uhl »in der 
Faßnacht« mit zwei Frauen so sehr aneinandergeraten, 
dass der Fall vor dem Rat verhandelt und abgestraft wur-
de. Uhl musste sich wegen ehrverletzender Reden verant-
worten, die Frauen hingegen, weil sie »uff offentlicher 
Gassen Ihne in der weinfeuchte mit fäusten übel tractirt« 
hatten. 1679 ging Frantz Streicher »in der Faßnacht mit 
dem Spitzhammer« gegen einen Mitbürger los, und im 
Jahr 1700 haben die »Narren« am Fasnachtsdienstag 
einen Bauern vom Gut Hohenstein »bluethrüssig und 
schier gar zu todt geschlagen«. Der folgenreichste Fall er-
eignete sich aber 1673 im Gasthaus Zum Sternen, als im 
»Tummel« des allgemeinen Zechens der Dietinger Schaf-
hirte erschossen wurde.
Solche Vorkommnisse rüttelten an den Grundfesten des 
städtischen Zusammenlebens. Zwar mochte sich die Rott-
weiler Obrigkeit, was ihre allgemeine Einstellung zur Fas-
nacht anging, der Ansicht des einflussreichen Volkspredi-
gers Abraham a Sancta Clara (1644–1709) aus dem ober-
schwäbischen Kreenheinstetten angeschlossen haben, 
der die Fasnacht als eine »ehrliche Recreation« befürwor-
tete und meinte, dass der Mensch nicht allezeit nur beten, 
arbeiten und studieren könne, sondern dass ebenso wie 
ein Fass mit neuem Most Luft brauche, man auch dem 
Menschen zuweilen Luft lassen und einen »ehrlichen Ge-
spaß« vergönnen müsse.15 Der rechte Ort für diesen »Ge-
spaß« war nach Ansicht des Magistrates aber nur der 
»ehrliche Tanz«, den er deshalb, wenn nicht üble Zeitum-
stände dagegenstanden, regelmäßig erlaubte. Als eine Ge-
fahr für die reichsstädtische Ordnung erschien ihm da-
gegen das »wilde Narren« unter der Maske. Gegen »garsti-
ge masceraden« und das »abscheilich Verklaiden« drohte 
er daher immer wieder schärfste Strafen an. Der tiefere 
Grund hierfür dürfte im unterschiedlichen Wertekanon 



Landesgeschichte 53

zwischen der als Narren verkleideten Bürgerschaft und 
der Obrigkeit zu suchen sein. Die mit dem Fasnachtsge-
schehen verbundenen Alkoholexzesse wie auch die Ver-
schwendungssucht und die gesteigerte Bereitschaft zur 
Aufmüpfigkeit standen dem wachsenden Bemühen des 
Magistrates um Durchsetzung ökonomischer Tugenden, 
bürgerlicher Wohlordnung und christlicher Frömmigkeit 
diametral entgegen.16 In den selten eingehaltenen Fas-
nachtsverboten des 17. und 18. Jahrhunderts artikulieren 
sich daher zwei unterschiedliche zivilisatorische Ebenen, 
von denen die Narren die Sinneslust und Aufmüpfigkeit 
der älteren, die Obrigkeit hingegen den Geist der neuen 
Zeit verkörpern. Diese Konstellation war grundlegend, 
doch blieb keine Seite von schleichenden Veränderungen 
unberührt. Konnte sich die Fasnacht den zivilisatorischen 
und sozialdisziplinierenden Tendenzen auf Dauer nicht 
entziehen, so blieb ihr doch noch eine Zeit lang ein kriti-
scher Impuls erhalten, den sie den jeweiligen Umständen 
anzupassen wusste. Besonders schön erkennen lässt sich 
der allmähliche »zivilisatorische« Wandel des Fasnachts-
geschehens an der bekannten Rottweiler Narrenfigur 
»Ronnys Schantle«. An der Schläfe trägt dieser Schantle 
eine klaffende Wunde, die auf einen Wirtshausstreit des 
ersten Besitzers zurückgehen soll. Auf der sogenannten 
Narrentafel von 1871, als wegen des Deutsch-Französi-
schen Krieges keine Fasnacht stattfand und deshalb nur 
ein Erinnerungsfoto erstellt wurde, sieht man ihn noch in 
der alten einfachen Kluft in Bäckerhose und einem Stra-
ßenbesen in der Hand, mit dem er die Leute übel traktier-
te. Auf einer Postkarte von 1913 erscheint er hingegen in 
einem aufwendigen Anzug im plüschigen Stil der Zeit. Der 
Besen wurde durch einen modischen Zierschirm ersetzt 
und aus dem wilden Narren so eine repräsentative Figur 
bürgerlichen Selbstverständnisses in anmutiger Erschei-
nung.

Analogie der Rauchverbote
Das Spannungsverhältnis zwischen den divergierenden 
Bedürfnissen von Bürgerschaft und Obrigkeit lässt sich 
analog zur Fasnacht am Beispiel der Rauchverbote erläu-
tern. Wie im gesamten süddeutschen Raum wurde der Ta-
bakgenuss in Rottweil von Soldaten im Zuge des Dreißig-
jährigen Krieges eingeführt – und vom Rat der Stadt 1645 
sofort und umfassend »in der statt und ufm Landt, under 
der burgerschafft und underthanen, In heüsern, auf der 
gassen, under thoren, auf dem veldt, oder wo es gesche-
hen mechte«, verboten. Begründet wurde das Verbot da-
mit, dass das Tabaktrinken »nit allein der gesundheit 
schädlich«, sondern dazuhin dem »gemainen und privat-
wesen«, was kaum je getrennt wurde, gefährlich, da vom 
Rauchen bereits verschiedentlich Feuersbrünste ausge-
gangen seien. Die Sorge war berechtigt, denn immer wie-
der kamen Nachrichten von Brandkatastrophen in die 
Stadt, die auf die »verwahrlosung des Dubackhs« zurück-
geführt wurden.
Dennoch gelang es dem Magistrat trotz der Androhung er-
klecklicher Geldbußen, gar Leibesstrafen nicht, seine 
ordnungspolitischen Vorstellungen durchzusetzen. Schon 
beim ersten Verbot hatte er erkennen müssen, dass der 
Tabak »mit grosser übermaß« gebraucht wurde; ein paar 
Jahre später heißt es, er würde »Je lenger Je mehr […] ge-
trunckhen«. 1661 musste der Rat schließlich fast schon 
resignativ feststellen, dass das Rauchverbot »bis dato we-
nig, Ja gleichsamb gar nicht gehalten, sondern verächt-
lich hindan […] gesetzt worden« sei.
Der Tabak hatte demnach schnell eine so große Verbrei-
tung gefunden, dass ein gesellschaftlicher Konsens zu 
seiner Abschaffung nicht mehr möglich war und der Ma-
gistrat seine ordnungspolitische Zielsetzung aufgeben 
musste. Dass es neben der Fasnacht gerade der Tabak 
war, der bürgerschaftliche Widerstandskraft mobilisierte, 
scheint mit dessen Eigenschaften zusammenhängen. Der 

Karikatur gegen das übermäßige 
»Tabaktrinken«, um 1630. Wie die 
Fasnacht war auch das Rauchen 
lange Zeit von obrigkeitlichen 
Verboten betroffen. Ausgestattet 
mit einer übergroßen Pfeife de­
monstriert der Narr Maßlosigkeit, 
Verschwendungssucht und  
Unordnung – Untugenden, gegen 
die der Rottweiler Magistrat mit 
allem Nachdruck vorging.



Schwäbische Heimat 2025|454

Tabak mag besonders geeignet gewesen zu sein, Bedürf-
nisse der Zeit zu befriedigen. Vergegenwärtigt man sich 
die prägenden Momente des alltäglichen Daseins, so fin-
den sich in der schmalen materiellen Basis, im eintöni-
gen, wenig abwechslungsreichen Leben und im Hang zur 
gewaltsamen Konfliktaustragung drei Herausforderun-
gen, auf die der Tabakgenuss eine passende Antwort dar-
stellte. Sein pharmakologisch beruhigender Effekt wurde 
bereits von den Zeitgenossen erkannt. Zusammen mit 
motorischen Momenten und sinnespsychologischen Wir-
kungsweisen schafft er eine »trockene Trunkenheit«, die 
man mit Wolfgang Schivelbusch zurecht als eine Ersatz-
handlung betrachten kann, die gerade recht kam zu einer 
Zeit, in der echte Trunkenheit und affektive Gewalttätig-
keit zunehmend geächtet wurden.17 
Der Magistrat konnte seine strikte Verbotspolitik am Ende 
dann auch nicht durchhalten. 1677, in Zeiten drückends-
ter Kriegslasten angesichts der Expansionsbestrebungen 
Ludwigs XIV., entschied er sich daher, aus dem Laster 
Nutzen zu ziehen und aus der Not eine Tugend zu ma-
chen. Er beschloss, auf jede Kiste Tabak eine Abgabe von 
6 Batzen zu erheben, ein Tarif, den er immer wieder an 
die finanziellen Erfordernisse des städtischen Haushalts 
anzupassen wusste.

Verbindungen des Rauchens zur Fasnacht
Rauchverbote und Fasnachtsverbote können nicht nur als 
analoge Maßnahmen der Obrigkeit zur Durchsetzung so-
zialdisziplinierender Ziele begriffen werden; zwischen ih-

nen lassen sich auch direkte Verbindungen ausmachen. 
Ideengeschichtlich wird der Zusammenhang in einer Ka-
rikatur aus der Zeit um 1630 erkennbar: Sie zeigt drei 
Pfeifenraucher, die sich um einen Holztisch gruppieren, 
und daneben eine Figur mit Narrenkappe, die sich gerade 
übergibt. Verkörpert die Dreiergruppe in ihrer symmetri-
schen Anordnung, ihrer maßvollen Ruhe und erhabenen 
Bedächtigkeit Ideale bürgerlicher Wohlordnung, so 
demonstriert der Narr, der mit einer grotesk überdimen-
sionierten Pfeife ausgestattet ist, exakt das Gegenteil: 
Maßlosigkeit, Verschwendungssucht, Unordnung – eben 
die Untugenden, gegen die auch der Rottweiler Rat mit al-
lem Nachdruck vorging, weil sie an der stets gefährdeten 
ökonomischen Basis des Gemeinwesens rüttelten. Diesen 
grundlegenden Konflikt zwischen obrigkeitlich intendier-
ter Wohlordnung und gegenläufigen menschlichen Be-
dürfnissen und Schwächen unterstreicht auch Abraham a 
Sancta in dem von ihm inspirierten, 1709 erschienenen 
Werk Hundert Ausbündige Narren. Unter der Hundert-
schaft närrischer Verfehlungen, die es aufzählt und mit 
Kupferstichen illustriert, finden sich neben dem Fas-
nachts-Narren, dem Abergläubigen Narren, den Bücher- 
und Mode-Narren auch der »Tabacks-Luder-Narr« und 
der »Schnupff-Taback-Narr«. Was diese verschiedenen 
Narren in all ihren Ausprägungen eint, ist ihre Maßlosig-
keit und ihre zu den Todsünden zählende Genusssucht, 
die nicht nur dem einzelnen, sondern dem gesamten Ge-
meinwesen schade.18

Der »Tabacks-Luder-Narr« und der »Schnupff-Taback-Narr«, Kupferstiche von Johann Christoph Weigel  
in Hundert Ausbündige Narren von Abraham a Sancta Clara, 1709.
Der Wiener Volksprediger aus dem oberschwäbischen Kreenheinstetten geißelte in dem Werk alle Formen  
»närrischer« Maßlosigkeit, darunter insbesondere auch den Tabaksgenuss in jeglicher Form.



Landesgeschichte 55

Das Tabakverbot ist für die Betrachtung der Fasnacht 
noch in anderer Hinsicht aufschlussreich. Für die Engels-
gesellen, denen bei der Ausrichtung der Fasnacht eine be-
sondere Rolle zukam, blieb es nämlich auch dann noch 
bestehen, nachdem es für den Rest der Bürgerschaft auf-
gehoben war. Noch in ihren 1768 bestätigten Statuten 
heißt es, dass ein Engelsgeselle »keinen Tabak rauchen« 
solle.19 Während sich gegen Ende des 17. Jahrhunderts 
selbst die vornehmsten und einflussreichsten Mitglieder 
des Magistrats wie etwa der Hofgerichtsassessor und 
Obervogt Johann Michael Baumeister, in dessen Nachlass 
sich »1 silber Vergoldtes schnupf tobaccs büxle« fand 20, 
am Tabaksgenuss labten, sollte er den ledigen Bürgersöh-
nen versagt bleiben. Dieser feine, symbolhafte Unter-
schied sollte umso signifikanter werden, je mehr sich die 
Kultur des Schnupftabaks verbreitete und im Laufe des 
18. Jahrhunderts zum Statussymbol der europäischen 
Oberschichten wurde. Drei Dinge seien es, so Diderot in 
seinem Roman Jacques le Fataliste, die den Herrn zum 
Herrn machten: der Diener, die Uhr und die Tabatiere.21

Die Vermutung liegt nahe, dass sich die Engelsgesellen 
diesen Kult der Herren, an dem sie offiziell nicht teilha-
ben durften, auf ihre Weise aneigneten – indem sie ihn 
persiflierten. Der Umstand, dass die Narren in Rottweil 
auch heute noch eine »Schnupfdose« mit sich führen und 
ihre Mitbürger und Zuschauer »schnupfen« lassen, mag 
auf die späte Reichsstadtzeit zurückzuführen sein, als die 
höhere Gesellschaft und wer sich ihr zurechnete, gerade-
zu von einer manischen Schnupfsucht heimgesucht wur-
de, die in der Parodie durch die Narren den Spiegel vorge-
halten bekam.

Die Parodie als Ausdrucksform der Fasnacht
Geht man vom Konzept der Fasnacht als verkehrte Welt 
aus, in der die Riten und Umgangsformen dadurch getes-
tet werden, dass sie auf den Kopf gestellt werden,22 dann 
kann die Parodie geradezu als ihre idealtypische Aus-
drucksform betrachtet werden. In ihr zeigt die reichsstäd-
tische Gesellschaft ihr wahres Gesicht, in der verkehrten 
Welt der Fasnacht entlarvt sich die wirkliche Welt des All-
tags.
Augenfällig werden diese Zusammenhänge im Fasnachts-
geschehen des Jahres 1763. Fasnachtstanz und Maskie-
rung waren der armseligen Zeiten wegen, wie es hieß, 
wieder einmal verboten worden. Das sollte den Maler Jo-
hannes Steimer und den Kammmachergesellen Josef 
Jauch jedoch nicht von ihrem Fasnachtsspaß abhalten. 
Gemeinsam machten sie sich auf, Steimer mit einem 
schwarzen Mantel und einem weißen Hut, Jauch »mit 
einem alten Sakh angetan [und] eine alte Peruqum tra-
gend«. Jauch, der »briglreitend«, also auf einem Stecken-
pferd durch die Stadt zog, führte am helllichten Tag eine 
brennende Laterne mit sich. Nach einiger Zeit stießen die 
beiden auf eine weitere Fasnachtsgruppe, welcher als »St. 
Clausen«, als hl. Nikolaus mit Bischofsgewand verkleidet, 
der Schlosser Dominicus Fischer angehörte. Gemeinsam 

statteten sie »nächtlicher Weyhl« allen Gasthäusern und 
Schenken Besuche ab, bei denen es munter zugegangen 
sein muss. Den Höhepunkt erreichte ihr Treiben, als sie 
am Ende sogar, wie das Ratsprotokoll festhielt, in einem 
»Würths Haus gefirmt« hätten. Der Casus zog eine strenge 
Untersuchung nach sich, die für die Beteiligten nur des-
halb glimpflich abging, weil der Dekan und Stadtpfarrer 
Uhl erklärte, dass die Ehre Gottes und die Würde der 
Geistlichen nicht angetastet worden seien.
In welch vielfältigen Formen sich die Verkehrung vollzie-
hen konnte, beleuchtet im vorliegenden Fall bereits die 
brennende Laterne, die der Geselle Jauch am helllichten 
Tag mit sich führte. Es liegt auf der Hand, dass sie kaum 
dazu gedacht war, ihre übliche Funktion zu erfüllen. 
Zweierlei kommt stattdessen in Betracht: In einem allge-
meineren Sinne verkörperte die unsinnige Verwendung 
der Laterne das Prinzip der verkehrten Welt, in der die 
herkömmlichen Regeln aufgehoben waren, die Positionen 
von oben und unten, die Rollen von Mann und Frau, die 
Leitbilder von Sparsamkeit und Verschwendungssucht 
vertauscht wurden, in der die Nacht zum Tage und der 
Tag zur Nacht gemacht wurde. Im spezifischeren Sinn 
verwies die Laterne aber auf die besondere Bedeutung 

Inszenierung des Schnupfens im 18. Jahrhundert.  
Das Porträt zeigt die Gestik der höheren Stände mit  
ihrer ausgeprägten Schnupfkultur. Allongeperücke  
und Schnupftuch verweisen darüber hinaus auf den 
Ursprung der »Kränzle« und der Foulards bei den 
Rottweiler Narrenkleidern.



Schwäbische Heimat 2025|456

der Nacht in der frühen Neuzeit. So wie der Tag durch den 
Lärm der Fuhrwerke, die Geschäftigkeit in den Straßen 
und das Geschrei auf dem Markt geprägt war, so musste 
die Nacht von Ruhe erfüllt sein. Wer in der Nacht aktiv 
war, handelte gegen die bürgerliche Ordnung und Moral. 
Die Wirtshäuser hatten abends um 9 Uhr zu schießen, 
und wer »bey nächtlicher weil auff der gassen herumb va-
girt[e ]«, wurde unnachsichtig bestraft. Garant der Ord-
nung war der Nachtwächter und sein Erkennungszeichen 
war die Laterne, die den Polizeiordnungen vieler Städte 
zufolge nachts mitgetragen werden musste, nicht etwa, 
um besser sehen zu können, sondern um gesehen zu wer-
den, damit aus der prinzipiell als bedrohlich empfunde-
nen nächtlichen Begegnung nicht unversehens Streitig-
keiten erwuchsen.23 Wenn Jauch seine Laterne tagsüber 
mit sich führte, dann artikulierte er damit nicht nur seine 
Verachtung gegenüber den Regeln der Vernunft, sondern 
zugleich seinen Spott gegenüber der Obrigkeit und ihre 
gerade während der Fasnacht zumeist vergeblichen Ver-
suche, die Ordnung bei Tag und bei Nacht zu wahren. 

Führt man sich darüber hinaus die prägenden Elemente 
der Verkleidung, wie sie der Untersuchungskommission 
auffielen, vor Augen, kann man in der alten Perücke, dem 
Steckenpferd und dem Bischofsornat Attribute erkennen, 
die auf die Stadtelite verweisen. Wie der Schnupftabak 
zählten die Perücke und das Reitpferd zu den Prestigeob-
jekten, über die sich die höheren Stände, zu denen auch 
der örtliche Klerus zu rechnen war, ihrer herausragenden 
Stellung versicherten. Und wie das Schnupfen zur spezifi-
schen, in den Porträts der Zeit demonstrativ hervorge-
kehrten Geste der weltlichen Elite geriet, so war der Ges-
tus der Firmung dem Bischof als kirchlicher Elite vorbe-
halten. Beide wurden zum Gegenstand närrischer Paro-
die. Ihre Spiegelung verfestigte sich in der Gestalt der 
Rottweiler Narren sogar so sehr, dass die Perücke in dem 
um die Larve angebrachten »Kränzle« ebenso ihren rudi-
mentären Niederschlag erfuhr wie die heute überflüssig 
und etwas verloren erscheinenden »Foulards«, die an den 
Narrenkleidern angebracht sind. Sie erinnern an die mit-
unter imposanten Schnupftücher, die einst unverzichtba-
res Utensil einer ausgedehnten Schnupfkultur waren. 

Schantle und Biss der Rottweiler Fasnacht.  
Die »Kränzle« um die Maske, in Rottweil 
»Larve« genannt, sind Rudimente barocker 
Perückenmode, die Schnupfdosen in der Hand 
und die Foulards am Gewand erinnern an die 
Schnupfkultur der späten Reichsstadtzeit.



Landesgeschichte 57

Über den Autor
Prof. Dr. Thomas Knubben lehrte von 2003 bis 2023 Kulturwissenschaft 
und Kulturmanagement an der Pädagogischen Hochschule Ludwigsburg. 
Seine Veröffentlichungen bewegen sich im Spannungsfeld von Kultur-
geschichte, Kunst, Literatur und Kulturmanagement. Zuletzt erschienen 
seine Bücher Tobias Mayer oder die Vermessung der Erde, des Meeres und 
des Himmels und Franz Anton Mesmer oder die Erkundung der dunklen 
Seite des Mondes.

Anmerkungen
1	  Die Quellen beziehen sich, wenn nicht anders vermerkt, auf die im 
Stadtarchiv Rottweil verwahrten, nicht publizierten Ratsprotokolle der 
Reichsstadt Rottweil. Sie liegen seit 1580 bis zum Reichsstadtende 1803 
vor. Die Fundstellen werden hier nicht einzeln nachgewiesen, lassen sich 
durch die Zeitangaben gemeinhin jedoch leicht auffinden.
2	  Vgl. Hans Moser: Städtische Fasnacht des Mittelalters, in: Masken 
zwischen Ernst und Spiel, Beiträge des Tübinger Arbeitskreises für Fas-
nachtsforschung, Tübingen 1967, S. 135–202.
3	  Rottweiler Urkundenbuch, Bd. 1, Nr. 88, S. 34. 
4	  Zitiert nach Karl Lambrecht: Aus der Vergangenheit der Rottweiler 
Narrenzunft, in: Rottweiler Heimatblätter 35 (1974), Nr. 1, S. 1.
5	  Unter den zahlreichen Veröffentlichungen hierzu grundlegend: Wer-
ner Mezger: Narrenidee und Fastnachtsbrauch. Studien zum Fortleben des 
Mittelalters in der europäischen Festkultur, Konstanz 1991; zuvor schon 
bezogen auf Rottweil: ders.: Narretei und Tradition. Die Rottweiler Fasnet, 
Stuttgart 1984; jüngst: ders.: De La Nef des fous à l’Eloge de la folie: le 
fou, une figure-clé à l’aube des temps modernes, in: Elisabeth Antoine-
König / Pierre-Yves Le Pogam (Hg.): Figures du Fou. Du Moyen Age aux 
Romantiques, Ausstellungskatalog, Musée du Louvre 2024, S. 226–245.
6	  Reiner Sörries: Zur Rehabilitierung des Narren im Heilig-Kreuz-Müns-
ter zu Rottweil. In: Schwäbische Heimat 2025|1, Seite 49–54.
7	  Vgl. dazu Hermann Bausinger: Für eine komplexere Fastnachtstheo-
rie, in: Jahrbuch für Volkskunde N.F. 6 (1983), S. 101-106; zum Wandel 
der Forschungsparadigmen und der gegenseitigen Durchdringung von 
Fastnachtstheorie und -praxis insbesondere im 20. Jahrhundert auch 
Karin Bürkert: Eine närrische Koalition? Über Fastnachtsforschung und 
Fastnachtspraxis nach 1945, in: Schwäbische Heimat 2015|1, S. 38–45.
8	  Vgl. etwa Paul Münch: Grundwerte der frühneuzeitlichen Ständege-
sellschaft? Aufriß einer vernachlässigten Gesellschaft, in: Winfried Schulze 
(Hg.): Ständische Gesellschaft und soziale Mobilität, München 1988, 
S. 53–72, hier S. 62ff.
9	  Im Hinblick auf das aktuelle Fasnachtsgeschehen fordert dies auch 
Werner Mezger: »Fasnacht ist deshalb ohne den sie umgebenden Alltag 
gar nicht zu verstehen, und der Betrachter sieht sich häufig gezwungen, 
die Perspektive zu wechseln und zu beobachten, wie die Exponenten der 
Alltagsordnung ihrerseits voller Betroffenheit recht massive Reaktionen 
auf die Fasnachtsumtriebe zeigen.« (Werner Mezger: Fasnacht, Fasching 
und Karneval als soziales Rollenexperiment, in: Narrenfreiheit. Beiträge 
zur Fastnachtsforschung, Tübingen 1980, S. 203–226, hier S. 209), in 
historischer Perspektive überwiegt jedoch die christlich-theologische 
Kontinuitätsthese. 
10	  Zum gesamtgesellschaftlichen Kontext vgl. Thomas Knubben: 
Reichsstädtisches Alltagsleben, Krisenbewältigung in Rottweil 1648–1701, 
Rottweil 1996, hier S. 192ff. 
11	  Zitiert nach H. Robert Klein: Beiträge zur Geschichte der Juden in 
Rottweil a.N., Rottweil 1924, S. 35f.
12	  Vgl. Tobias Engelsing: Maskeraden. Fasching, Fasnacht und Karneval 
am Bodensee. Eine kritische Geschichte, Konstanz 2025. Politisch bedingte 
Fasnachtsverbote in Baden, Württemberg und Bayern im Zuge freiheit-
licher Bestrebungen in der Revolution von 1848/49 kontrastieren mit der 
bereitwilligen Übernahme von Stereotypen im Zusammenhang mit den 
staatlichen kolonialen Bestrebungen und den Verfolgungen jüdischer Mit-
bürger im Nationalsozialismus.
13	  Vgl. Winfried Hecht: Rottweils Fasnet und das »Lebkuoch-Holen« in 
Rottenmünster, in: Rottweiler Heimatblätter 43 (1982), Nr. 1, S. 1–3.
14	  Ulrich Bräker: Lebensgeschichte und natürliche Ebenteuer des Armen 
Mannes im Tockenburg (sic!), Stuttgart 1979, S. 97f.
15	  Zitiert nach Dieter Narr: Geistliche Äußerungen zur Fasnacht beson-
ders aus dem 18. Jahrhundert, in: Masken zwischen Spiel und Ernst (Volks-
leben 18), Tübingen 1967, S. 15–33, hier S. 19.
16	  Vgl. hierzu Knubben, Reichsstädtisches Alltagsleben (wie Anm. 10).
17	  Vgl. Wolfgang Schivelbusch: Das Paradies, der Geschmack und die 
Vernunft. Eine Geschichte der Genußmittel, Frankfurt 1988, S. 115ff.

18	  Vgl. Abraham a Sancta Clara: Hundert Ausbündige Narren (Faksimile 
der Erstausgabe von 1709), Dortmund 1978, S. 384ff. und 424ff.
19	  Heinrich Ruckgaber: Geschichte der Frei- und Reichsstadt Rottweil, 
Bd. 1, Rottweil 1835, S. 276.
20	  Knubben, Reichsstädtisches Alltagsleben (wie Anm. 10), S. 234–244, 
hier S. 235.
21	  Zitiert nach Schivelbusch, Das Paradies (wie Anm. 17), S. 157.
22	  Vgl. Norbert Schindler: Karneval, Kirche und die verkehrte Welt. Zur 
Funktion der Lachkultur im 16. Jahrhundert, in: Jahrbuch für Volkskunde 
N.F. 7 (1984), S. 9–57.
23	  Vgl. Norbert Schindler: Nächtliche Ruhestörung. Zur Sozialgeschichte 
der Nacht in der frühen Neuzeit, in: ders.: Widerspenstige Leute, Studien 
zur Volkskultur in der frühen Neuzeit, Frankfurt 1992, S. 241ff.

H
ei

nz
 E

de
lm

an
n

G
ra

ph
ik

-K
ab

in
et

t B
ac

kn
an

g

www.graphik-kabinett-backnang.de 8.11.25 – 8.3.26


	Unbenannt

