Die Rottweiler Maske
namens Franz
Ammas Briekere,

um 1700 datiert,
war starkster
Impulsgeber fiir
weinende Fast-
nachtsfiguren.

Weinende Maskenfiguren
in der Fastnacht
Ein volkskundlich-zeitgeschichtlicher

Streifzug

Tobias Becker

Die schwébisch-alemannische Fastnacht gilt als Zeit der
Frohlichkeit und Ausgelassenheit. Doch hier und da tau-
chen Gestalten auf, die nicht in dieses Bild zu passen
scheinen: Maskenfiguren mit traurigem Ausdruck, ja so-
gar dicken Tridnen im Gesicht. Vor allem in bekannten
und traditionsreichen wiirttembergischen Fastnachtsor-
ten wie Rottweil, Oberndorf, Schramberg oder Weingarten
finden sie sich. Zwar bilden solche Figuren eine kleine
Minderheit, doch gerade in ihrer abweichenden, ver-
meintlich deplatzierten Gestalt reflektieren sie &stheti-
sche Besonderheiten und zeitgeschichtliche Prigungen,
die dieser Beitrag anhand einiger Quellen und Beispiele
beleuchtet. Dabei fokussiert er sich auf Holzmasken, weil
diese aufgrund ihrer formstabilen Langlebigkeit am bes-
ten dokumentiert sind und im 20. Jahrhundert zum Cha-

58

rakteristikum  schwébisch-alemannischer  Fastnacht
avancierten.?

Dezidiert thematisiert wurde der weinende Maskentypus
bislang lediglich 1983 in einem Artikel des volkskundlich
interessierten Psychoanalytikers Giinter Clauser.? Seine
ethnopsychologischen Deutungen sind aus Sicht der heu-
tigen volkskundlichen Kulturwissenschaft allerdings
unter anderem deshalb ziemlich fragwiirdig, weil es sich
bei den weinenden Maskenfiguren fast ausnahmslos um
kreative Neuschopfungen des 20. Jahrhunderts handelt.
Clauser hatte solche neueren Entwicklungen zwar einge-
rdumt und sogar eine ihm widersprechende Einschitzung
des Volkskundlers Robert Wildhaber angefiihrt, liefs sich
jedoch von seinem schon damals tiberholten regionaleth-

nischen Ansatz nicht abbringen. Das fastndchtliche Mas-

Schwébische Heimat 2025|4



kentreiben ist aber vielmehr als ein stets wandelbares Ge-
bilde zu verstehen, das eingebettet ist in spezifische Zeit-
umstdnde und deren jeweilige soziokulturellen Kontexte.

Rottweiler Briekere: Impulsgeber und
volkstumsideologische Uberhéhung

Den starksten Impulsgeber im Feld weinender Fast-
nachtsfiguren bildete eine Rottweiler Maske namens
Franz Ammas Briekere, die auf die Zeit um 1700 datiert
wird. Obwohl unklar ist, woraus sich ihr schmerzvoll-resi-
gnativer Gesichtsausdruck erklirt, gilt sie aufgrund ihrer
markanten Asthetik als spezifische Charaktermaske mit
grofsem Besonderheitswert. Bei der Anfang des 20. Jahr-
hunderts einsetzenden, lokalen Abkehr von karnevalisti-
schen Feierformen und der Hinwendung zu Uberlieferten
dlteren Vermummungsarten spielte die Briekere-Maske
insofern eine bedeutende Rolle, als ihre mimische Aus-
drucksstérke zu etlichen Imitationen fiihrte. Diese bilden
seitdem eine Sonderform der Rottweiler Narrenfigur des
Schantles.

Leitend dafiir war ein Zuschreibungsprozess, der das zu-
grundeliegende Original zum volkskiinstlerischen Zeug-
nis »echten« und »urtimlichen« Charakterempfindens
stilisierte. Dieser volkstiimelnde Deutungsrahmen bot
dann auch die unheilvolle Grundlage, auf der im National-
sozialismus propagandistische Fastnachtsdeutungen auf-
bauten. So unterstiitzte etwa ein Foto einer Rottweiler
Briekere germanisch-mythologische Deutungen des Mas-
kenwesens, die der Volkskundler Erich R6hr 1934 in der
Schriftenreihe Deutsches Volksgut des Reichshunds Volkstum
und Heimat vorbrachte.® Ein Bild derselben Maske tauchte
1938 in der NS-kulturpolitischen Broschiire Deutsche Fas-
nacht auf, die konstatierte, in den Rottweiler Masken

steckten »Lebensweisheit, Lebenserfahrung und die gan-
ze schopferische Kraft von vielen Generationen«, wie die
»Maske des lachenden Philosophen und die des weinen-
den Melancholikers« bewiesen.* Diese ideologisch verein-
nahmende Begriindung verklédrte die weinenden Masken
so zu altiiberlieferten Zeugnissen des Volkes und blendete
dabei grofdziigig aus, dass es sich nur um wenige, recht
junge Nachbildungen eines einzelnen Vorbilds handelte.
Der Text stellte indes unbeirrt fest: »Wenn dann aber ein-
mal beim >Narrensprung< in dem schwibischen Stadt-
chen Rottweil im endlosen Zug der Masken etwa eine
Gruppe von 20 oder 30 >Melancholikern« auf uns zu-
kommt, so rithrt uns plotzlich etwas an, dem wir im ers-
ten Augenblick iiberhaupt keinen Ausdruck zu geben ver-
mogen; obgleich, nein, weil alle fast dieselben Masken tra-
gen, alle »mit Tranen auf den Wangens, in der Hand das
Taschentuch. Da bist du geradezu versucht, auszurufen:
>Der Menschheit ganzer Jammer fafst mich an!«

Ob damals wirklich derart viele weinende Figuren als
Gruppe unterwegs waren, ist fraglich. Doch die affektive
Verklarung bediente die Einsicht, dass angesichts eines
solchen emotionalen Eindrucks andere Formen des Mas-
kentreibens zwar unterhaltsam, aber »irgendwie blafs,
freibleibend, beziehungslos« seien. Mit »diesen Aeufserun-
gen des Volkstums, wie sie sich in Rottweil béten, verbin-
de sich jedoch »ein weit tieferer Sinn und eine viel weiter-
reichende Wirkung, als man im ersten Augenblick an-
nimmtg, schlussfolgerte der Text mit volkischem Raunen.
Eine Fotomontage untermauerte diese Botschaft, indem
sie zur Bildunterschrift »Stiddeutsche Masken« neben
einem Elzacher Schuttig einen weinenden und einen la-
chenden Rottweiler Schantle zeigte.® Formaldsthetisch
schloss diese spiegelbildliche Gegentiiberstellung an Dar-

Titelseiten der NS-Broschiire Deutsche Fasnacht von 1938 und 1939
sowie eines »Kraft durch Freude«-Liederblattes von 1937

Landesgeschichte

59



stellungen von Maskenpaaren an, die im Theaterkontext
Komddie und Tragddie repriasentieren. Auch aus dem
Formenspektrum des fastndchtlichen Mummenschanzes
spreche daher ein bedeutungsschwerer Sinn, so die volks-
tumsideologische Lesart.

Die Titelzeichnung der Zweitauflage von 1939 band diese
vollends in die NS-Symbolsprache ein, indem mithilfe
einer Motivik des Sonnenrads Freude und Trauer als dua-
listische Wechsel innerhalb eines grofseren arischen Gan-
zen erschienen.® Bereits das dhnliche Titelbild der Erst-
auflage hatte diese Ikonografie genutzt, allerdings mithil-
fe zweier Personen. Die vorgenommene Anderung ldsst
folglich darauf schliefsen, dass den Masken eine ein-
driicklichere symbolische Vermittlung der Fastnacht als
volkisch-heidnischer Mythos zugedacht wurde. Die ver-
wendete Zeichnung der weinenden Maske findet sich zu-
dem bereits 1937 auf einem Liederblatt von Kraft durch
Freude.” Der dort abgedruckte »Kanon von Hell und Dun-
kel« reiht sich mit seinem Duktus nahtlos in die NS-Rhe-
torik ein und macht so erneut die propagandistische In-
dienstnahme evident. Eine solche visuelle Prominenz von
weinenden Rottweiler Masken Uiberstieg deren tatsédchli-
ches Vorkommen bei Weitem, verdeutlicht ihre Uberstei-
gerung zum kultisch-germanischen Sinnbild aber nur
umso mehr.

Unter dem Einfluss des Rottweiler Schnitzers German
Burry hatte sich ab der Jahrhundertwende auch in Obern-
dorf eine dsthetische Aufwertung weinender Masken voll-
zogen. Denn das von ihm geschaffene, sogenannte Heu-
lerle diente ebenfalls als Grundlage fir verschiedene
Nachbildungen und wurde sogar zu einem von drei
Grundtypen des Oberndorfer Schantles.® In Laufenburg
am Hochrhein etablierten sich weinende Masken eben-
falls als fester Teil des Ausdrucksspektrums. Neben dem
Reiz des Ungewohnlichen war es wohl auch der sublime

Oberndorfer Maske im Stil des Heulerle-Schantles

60

Laufenburger Narro

Umgang mit unbehaglichen oder gar abgriindigen Emo-
tionen, der weinende Charaktermasken jeweils so anspre-
chend machte.

Einen weiteren Popularisierungsschub brachten die Foto-
grafien Eduard von Pagenhardts, die 1937 die Schrift Ale-
mannische Volksfasnacht von Hermann Eris Busse illus-
trierten. Die seitenfiillenden Aufnahmen einer Obern-
dorfer Heulerle-Maske und eines weinenden Laufen-
burger Narros losten die Figuren durch den engen
Ausschnitt und einfarbige Hintergriinde von jeglichem ri-
tuellen Kontext und trieben so eine kultische Bildsprache
voran.’ Solch eine auf Asthetik statt Funktion gerichtete
Blickordnung schrieb sich nach dem Zweiten Weltkrieg
darin fort, dass Fastnachtsmasken mit steigendem Wohl-
stand auch zunehmend zu einem Sammelobjekt der Lieb-
haberbegierde gerieten und teilweise als rein repréasenta-
tive Dekorationsobjekte fiir eine biirgerlich gutsituierte
Kéauferschaft hergestellt wurden. Deutlich zum Ausdruck
kam das etwa 1984 in folgender Notiz tiber die Auftragge-
ber des Schnitzers Hugo Eckert: »Zudem kommen Samm-
ler, >so alte Senioresse¢, Arzte und Oberstudienrite, und
wollen Laufenburger Masken, durchweg vom weinenden
Typ.«1® Unter dem Aspekt des Sammelwerts waren aus-
drucksstarke weinende Masken in der Tat besonders ge-
fragt. Etliche gezielte Imitationen zeugen davon.

Schwébische Heimat 2025|4



Lauratalgeist aus
Weingarten

Triberger Spattle Das Briiele des Schramberger Schnitzers Karl Schaub

Wehinger
Briaker

Landesgeschichte 61



Rottweiler Corona-Schantle und Schramberger Corona-Briiele von 2021

Eigenstandige weinende Maskengruppen

Zudem entstanden an weiteren Orten weinende Narrenfi-
guren. 1936 schuf der Donaueschinger Bildhauer Fritz
Gotz die sogenannten Plarri und gab so dem Wehklagen
uber das Fastnachtsende eine materiell fixierte Form.
Dies hildete einen Ubergang von weinenden Charakter-
masken hin zu eigenstdndigen weinenden Maskengestal-
ten, wie sie 1949 der Schramberg Schnitzer Karl Schaub
mit dem Briiele kreierte. Die Entstehung in den Nach-
kriegsjahren dominiert bis heute die symbolische Aus-
deutung der Figur, etwa indem der aufgespannte Regen-
schirm als Zeichen von Trauer und Pessimismus be-
schrieben wird. Allerdings mag hier auch schlicht der
Schantle im benachbarten Rottweil Pate gestanden haben.
Dass solche Ideen einzelner Schnitzer Fufs fassen konn-
ten, lag auch daran, dass sich Darstellungskonventionen
lockerten und Anregungen fiir neue Figuren vielfédltiger
wurden. So entstanden 1957 in Freiburg i. Br. die Ribb-
linghieler, die ihren neugewédhlten weinenden Masken-
ausdruck recht trivial durch kindliche Trauer tiber verlo-
rene oder zerbrochene Murmeln erklarten. Im ober-
schwébischen Weingarten ersetzte 1971 der lokale
»Brauchtumspfleger« Jiirgen Hohl die spukhaften Stoff-
masken der Lauratalgeister durch weinende Holzmasken.
Solche mit ortsgeschichtlicher Bedeutung symbolisch
aufgeladenen Figuren illustrieren eine damals verbreitete
kulturelle Selbstvergewisserung von Heimat und lokaler
Identitat. Angesichts von Europdisierung, Globalisierung

62

und eines sozialen Wandels, der sich etwa im Verschwin-
den kleinbduerlicher Strukturen, Gebietsreformen und
steigender Mobilitit dufserte, betonten ortsspezifisch her-
geleitete Fastnachtsfiguren — ebenso wie die gleichzeitige
Grindungswelle an Heimatmuseen — lokale Alleinstel-
lungsmerkmale. Derartige Beispiele bieten etwa auch die
1972 entstandenen Billeblari aus Weiler (Moos), deren
Weinen sich auf das Schneiden einer lokalen Zwiebelart
bezieht, oder der Wolfsnarro aus Neuhausen, dessen Tra-
ne die Trauer um den Verlust der dorflichen Eigenstén-
digkeit durch die 1975 erfolgte Eingemeindung nach Ko-
nigsfeld im Schwarzwald verdeutlichen soll. Statt Aus-
druck des Volkes waren Fastnachtsfiguren nun zum Aus-
druck des Lokalen geworden.

Auch in Wehingen auf dem Heuberg laute die »Frage aller
Fragen«, warum die dortige Figur des Briakers weinen
misse. »Nachforschungen und Gespridche mit Zeitzeu-
gen« hitten ergeben, dass man so die Obrigkeit verspottet
habe, weil diese die Fastnacht immer wieder verboten
habe und daher vom Mitfeiern ausgeschlossen gewesen
sei, erklart die Narrenzunft auf ihrer Webseite.Aber war-
um sollte man traurig dariiber sein, bei etwas nicht mit-
machen zu konnen, das man selbst untersagt hatte?
Misste die Obrigkeit nicht vielmehr erbost dariiber gewe-
sen sein, dass die Untergebenen das Verbot ignorierten?
Deutlich logischer und wahrscheinlicher erscheint eine
andere, viel praktischere Herleitung. Denn aufgrund des
edel applizierten Mantels handelt es sich »um ein soge-

Schwébische Heimat 2025|4



nanntes Herrenkleid«, wie die Narrenzunft selbst fest-
stellt. ' Entsprechend dringt sich erneut ein Einfluss der
noblen Briekere-Schantle aus dem nahen Rottweil auf.
Dafiir spricht neben dem gemeinsamen Namen auch das
Erscheinungsbild, zumal sich Einfliisse von Rottweiler
Narrenfiguren in zahlreichen umliegenden Orten fin-
den.'? Auch fir die urspringlich private Einzelfigur des
Wehinger Briakers ist daher eine solche Inspiration stark
zu vermuten. Zudem ist auf Fotos aus den 1960er-Jahren
ein mitgefiihrtes kleines, ebenso gekleidetes und mas-
kiertes Kind zu sehen, ganz wie in Rottweil iiblich.'® Beide
Masken und Kleider verbrannten jedoch 1975. Die dar-
auffolgende jahrzehntelange Unterbrechung bis 2008
dirfte ihren Teil dazu beigetragen haben, das Wissen um
den Ursprung der Figur zu verwischen. Dass die Narren-
zunft dann eine lokale Erklarung suchte, anstatt iber re-
gionale Einfliisse nachzudenken, unterstreicht die Domi-
nanz, die genuin ortsgebundene Deutungen in der Zwi-
schenzeit erlangt hatten. Solch ein Wunsch nach lokal-
spezifischen Begriindungen gilt auch fiir eine besondere
Spielart weinender Maskenfiguren, nadmlich solche, bei
denen eine Gesichtshéalfte lacht und die andere weint.
Dieses Muster findet sich neben Karsee (Wangen im All-
gdu) vor allem im Badischen, etwa in Triberg, Bleichheim
(Herbolzheim), Nordweil (Kenzingen) und Hofstetten.

Aktualisierungen zur Corona-Pandemie

Zur Fastnacht 2021 rickten weinende Narrenfiguren in
den Fokus der Aufmerksamkeit, weil die Corona-Pande-
mie die iblichen Veranstaltungen nicht zuliefs. Um der
Trauer dariiber Ausdruck zu verleihen, stellte das Stadt-
museum Rottweil die Franz Ammas Briekere ins Schau-
fenster an der Oberen Hauptstrafde, wo sonst der Narren-
sprung entlangzieht. Als private Initiative entstand sogar
die Maske einer sogenannten Corona-Briekere, deren
Mund und Nase eine grofse weifse Schutzmaske bedeckt.
In Schramberg trat mit dem Corona-Briiele eine ganz
dhnliche zeitzeugenartige Figur auf. Zudem geriet eine
stddtische Postkarte mit einem solchen Motiv zu einem
begehrten und binnen kurzem ausverkauften Sammler-
stlick.

All diese Beispiele illustrieren, wie die pandemische Kri-
sensituation die jeweiligen lokalen weinenden Masken-
figuren mit zeitaktuellem Sinn versah, indem diese als
veritables Trauersymbol dienten, das Beziige des fast-
néichtlichen Formenrepertoires zu aktuellen emotionalen
Befindlichkeiten ermdoglichte. Ahnlich versahen Lokal-
zeitungen an verschiedenen Orten die Berichte tiber Ver-
anstaltungsabsagen mit Fotos der entsprechenden Figu-
ren. Die Narrenzunft Wehingen erhob in einem mit Bil-
dern unterlegten Coversong den Briaker ebenfalls zum
Leitmotiv.'* Derartige Bewaltigungsstrategien dienten als
symbolische Ressource und drickten zugleich die emo-
tionale Verbundenheit zur ortlichen Fastnacht aus. Sie
bildeten somit das bislang jiingste Kapitel einer wechsel-
haften Entwicklungs- und Deutungsgeschichte weinen-

Landesgeschichte

der Maskenfiguren, die ein facettenreiches, vielleicht
auch kathartisches Rollenspiel mit Emotionen ermogli-
chen. Ein Grund zum Weinen ist diese Vielfalt an symbo-
lischen und sozialen Bedeutungszuschreibungen jeden-
falls nicht.

Uber den Autor

Tobias Becker ist wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Universitat Ham-
burg. Er studierte Kulturanthropologie/Volkskunde sowie germanistische
Literatur an den Universitaten in Freiburg i. Br., Basel sowie Oslo und
forscht zu verschiedenen kulturhistorischen und bildwissenschaftlichen
Themen.

Quellen und Literatur

Amt »Feierabend« der NSG Kraft durch Freude u.a. (Hg.): Deutsche Fas-
nacht. Berlin [Erstausgabe 1938, Zweitauflage 1939].

Hermann Eris Busse: Alemannische Volksfasnacht. Karlsruhe 1937.
Glinter Clauser: Der weinende Narr. Eine schwabisch-alemannische Be-
sonderheit im Maskenbrauch. In: Volkskunst. Zeitschrift fiir volkstimliche
Sachkultur 6/1 (1983), S. 39-44.

Werner P. Heyd: Oberndorfer Fasnacht. In: Schwdbische Heimat 26/1
(1975), S. 39-44.

Erich R6hr: Deutscher Volkstanz. Berlin 1934.

Kraft durch Freude. Liederbldtter der nationalsozialistischen Gemeinschaft
»Kraft durch Freude«. Verantwortlich herausgegeben fiir das Amt »Feier-
abend« der NS.-Gemeinschaft »Kraft durch Freude«, Abteilung »Volkstum-
Brauchtum« von Otto Schmidt. BL. 10/11: Fasnacht. Hamburg 1937
Herbert Schwedt, Elke Schwedt, Martin Bliimcke: Masken und Masken-
schnitzer der schwdbisch-alemannischen Fasnacht. Stuttgart 1984.
Weiterfiihrende Informationen und Bilder finden sich unter
www.virtuelles-maskenmuseum.de.

Anmerkungen

1 Dieser Beitrag verwendet aufder in Quellen- und Literaturangaben die
hochdeutsche Schreibweise »Fastnacht«, um so den von der kulturwis-
senschaftlichen Forschung herausgearbeiteten Bezug zur vordsterlichen
Fastenzeit zu markieren. Die stiddeutsche Form »Fasnacht«, wie sie etwa
der Artikel von Thomas Knubben in diesem Heft alternativ nutzt, und
dialektale Varianten wie etwa »Fasnet« bleiben davon unbenommen.

2 Vgl Clauser (1983); Clauser starb 1982 wahrend der Drucklegung,
vgl. S. 4 im gleichen Heft.

3 Vgl.Rohr (1934), S. 8.

4  Hierund im Folgenden: Amt »Feierabend« [1938], S. 31 & 32, Hervor-
hebungen im Original durch Sperrung.

Ebd., S. 20.

Amt »Feierabend« [1939].

Schmidt (1937), [S. 1].

Vgl. Heyd (1975), S. 43.

Busse (1937), S. 104 & 146.

10 Schwedt/Schwedt/Blimcke (1984), S. 69.

11 https://nzwehingen.wixsite.com/website/narrenfiguren [04.09.2025].
12 Die besonders anregende Wirkung der Briekere-Masken fiihrte sogar
dazu, dass einzelne Rottweiler Rossletreiber als weinend gestaltet wur-
den.

13 Mit der Neugestaltung 2008 ist die Figur hingegen zu einem Erwach-
senenpaar geworden.

14 Narrenzunft Wehingen e.V.: S'Gfiihl vo Fasnet. YouTube-Vi-

deo, 30.01.2021, https://www.youtube.com/watch?v=eYUk2DpN931
[15.10.2024].

O 06U

63



	Unbenannt

