
Schwäbische Heimat 2025|458

Weinende Maskenfiguren  
in der Fastnacht
Ein volkskundlich-zeitgeschichtlicher 
Streifzug
Tobias Becker

Die schwäbisch-alemannische Fastnacht gilt als Zeit der 
Fröhlichkeit und Ausgelassenheit. Doch hier und da tau-
chen Gestalten auf, die nicht in dieses Bild zu passen 
scheinen: Maskenfiguren mit traurigem Ausdruck, ja so-
gar dicken Tränen im Gesicht. Vor allem in bekannten 
und traditionsreichen württembergischen Fastnachtsor-
ten wie Rottweil, Oberndorf, Schramberg oder Weingarten 
finden sie sich. Zwar bilden solche Figuren eine kleine 
Minderheit, doch gerade in ihrer abweichenden, ver-
meintlich deplatzierten Gestalt reflektieren sie ästheti-
sche Besonderheiten und zeitgeschichtliche Prägungen, 
die dieser Beitrag anhand einiger Quellen und Beispiele 
beleuchtet. Dabei fokussiert er sich auf Holzmasken, weil 
diese aufgrund ihrer formstabilen Langlebigkeit am bes-
ten dokumentiert sind und im 20. Jahrhundert zum Cha-

rakteristikum schwäbisch-alemannischer Fastnacht 
avancierten.1

Dezidiert thematisiert wurde der weinende Maskentypus 
bislang lediglich 1983 in einem Artikel des volkskundlich 
interessierten Psychoanalytikers Günter Clauser.2 Seine 
ethnopsychologischen Deutungen sind aus Sicht der heu-
tigen volkskundlichen Kulturwissenschaft allerdings 
unter anderem deshalb ziemlich fragwürdig, weil es sich 
bei den weinenden Maskenfiguren fast ausnahmslos um 
kreative Neuschöpfungen des 20. Jahrhunderts handelt. 
Clauser hatte solche neueren Entwicklungen zwar einge-
räumt und sogar eine ihm widersprechende Einschätzung 
des Volkskundlers Robert Wildhaber angeführt, ließ sich 
jedoch von seinem schon damals überholten regionaleth-
nischen Ansatz nicht abbringen. Das fastnächtliche Mas-

Die Rottweiler Maske 
namens Franz  
Ammas Briekere,  
um 1700 datiert,  
war stärkster  
Impulsgeber für  
weinende Fast­
nachtsfiguren.



Landesgeschichte 59

kentreiben ist aber vielmehr als ein stets wandelbares Ge-
bilde zu verstehen, das eingebettet ist in spezifische Zeit-
umstände und deren jeweilige soziokulturellen Kontexte.

Rottweiler Briekere: Impulsgeber und  
volkstumsideologische Überhöhung
Den stärksten Impulsgeber im Feld weinender Fast-
nachtsfiguren bildete eine Rottweiler Maske namens 
Franz Ammas Briekere, die auf die Zeit um 1700 datiert 
wird. Obwohl unklar ist, woraus sich ihr schmerzvoll-resi-
gnativer Gesichtsausdruck erklärt, gilt sie aufgrund ihrer 
markanten Ästhetik als spezifische Charaktermaske mit 
großem Besonderheitswert. Bei der Anfang des 20. Jahr-
hunderts einsetzenden, lokalen Abkehr von karnevalisti-
schen Feierformen und der Hinwendung zu überlieferten 
älteren Vermummungsarten spielte die Briekere-Maske 
insofern eine bedeutende Rolle, als ihre mimische Aus-
drucksstärke zu etlichen Imitationen führte. Diese bilden 
seitdem eine Sonderform der Rottweiler Narrenfigur des 
Schantles.
Leitend dafür war ein Zuschreibungsprozess, der das zu-
grundeliegende Original zum volkskünstlerischen Zeug-
nis »echten« und »urtümlichen« Charakterempfindens 
stilisierte. Dieser volkstümelnde Deutungsrahmen bot 
dann auch die unheilvolle Grundlage, auf der im National-
sozialismus propagandistische Fastnachtsdeutungen auf-
bauten. So unterstützte etwa ein Foto einer Rottweiler 
Briekere germanisch-mythologische Deutungen des Mas-
kenwesens, die der Volkskundler Erich Röhr 1934 in der 
Schriftenreihe Deutsches Volksgut des Reichsbunds Volkstum 
und Heimat vorbrachte.3 Ein Bild derselben Maske tauchte 
1938 in der NS-kulturpolitischen Broschüre Deutsche Fas-
nacht auf, die konstatierte, in den Rottweiler Masken 

steckten »Lebensweisheit, Lebenserfahrung und die gan-
ze schöpferische Kraft von vielen Generationen«, wie die 
»Maske des lachenden Philosophen und die des weinen-
den Melancholikers« bewiesen.4 Diese ideologisch verein-
nahmende Begründung verklärte die weinenden Masken 
so zu altüberlieferten Zeugnissen des Volkes und blendete 
dabei großzügig aus, dass es sich nur um wenige, recht 
junge Nachbildungen eines einzelnen Vorbilds handelte.
Der Text stellte indes unbeirrt fest: »Wenn dann aber ein-
mal beim ›Narrensprung‹ in dem schwäbischen Städt-
chen Rottweil im endlosen Zug der Masken etwa eine 
Gruppe von 20 oder 30 ›Melancholikern‹ auf uns zu-
kommt, so rührt uns plötzlich etwas an, dem wir im ers-
ten Augenblick überhaupt keinen Ausdruck zu geben ver-
mögen; obgleich, nein, weil alle fast dieselben Masken tra-
gen, alle ›mit Tränen auf den Wangen‹, in der Hand das 
Taschentuch. Da bist du geradezu versucht, auszurufen: 
›Der Menschheit ganzer Jammer faßt mich an!‹« 
Ob damals wirklich derart viele weinende Figuren als 
Gruppe unterwegs waren, ist fraglich. Doch die affektive 
Verklärung bediente die Einsicht, dass angesichts eines 
solchen emotionalen Eindrucks andere Formen des Mas-
kentreibens zwar unterhaltsam, aber »irgendwie blaß, 
freibleibend, beziehungslos« seien. Mit »diesen Aeußerun-
gen des Volkstums«, wie sie sich in Rottweil böten, verbin-
de sich jedoch »ein weit tieferer Sinn und eine viel weiter-
reichende Wirkung, als man im ersten Augenblick an-
nimmt«, schlussfolgerte der Text mit völkischem Raunen. 
Eine Fotomontage untermauerte diese Botschaft, indem 
sie zur Bildunterschrift »Süddeutsche Masken« neben 
einem Elzacher Schuttig einen weinenden und einen la-
chenden Rottweiler Schantle zeigte.5 Formalästhetisch 
schloss diese spiegelbildliche Gegenüberstellung an Dar-

Titelseiten der NS-Broschüre Deutsche Fasnacht von 1938 und 1939  
sowie eines »Kraft durch Freude«-Liederblattes von 1937



Schwäbische Heimat 2025|460

stellungen von Maskenpaaren an, die im Theaterkontext 
Komödie und Tragödie repräsentieren. Auch aus dem 
Formenspektrum des fastnächtlichen Mummenschanzes 
spreche daher ein bedeutungsschwerer Sinn, so die volks-
tumsideologische Lesart.
Die Titelzeichnung der Zweitauflage von 1939 band diese 
vollends in die NS-Symbolsprache ein, indem mithilfe 
einer Motivik des Sonnenrads Freude und Trauer als dua-
listische Wechsel innerhalb eines größeren arischen Gan-
zen erschienen.6 Bereits das ähnliche Titelbild der Erst-
auflage hatte diese Ikonografie genutzt, allerdings mithil-
fe zweier Personen. Die vorgenommene Änderung lässt 
folglich darauf schließen, dass den Masken eine ein-
drücklichere symbolische Vermittlung der Fastnacht als 
völkisch-heidnischer Mythos zugedacht wurde. Die ver-
wendete Zeichnung der weinenden Maske findet sich zu-
dem bereits 1937 auf einem Liederblatt von Kraft durch 
Freude.7 Der dort abgedruckte »Kanon von Hell und Dun-
kel« reiht sich mit seinem Duktus nahtlos in die NS-Rhe-
torik ein und macht so erneut die propagandistische In-
dienstnahme evident. Eine solche visuelle Prominenz von 
weinenden Rottweiler Masken überstieg deren tatsächli-
ches Vorkommen bei Weitem, verdeutlicht ihre Überstei-
gerung zum kultisch-germanischen Sinnbild aber nur 
umso mehr.
Unter dem Einfluss des Rottweiler Schnitzers German 
Burry hatte sich ab der Jahrhundertwende auch in Obern-
dorf eine ästhetische Aufwertung weinender Masken voll-
zogen. Denn das von ihm geschaffene, sogenannte Heu
lerle diente ebenfalls als Grundlage für verschiedene 
Nachbildungen und wurde sogar zu einem von drei 
Grundtypen des Oberndorfer Schantles.8 In Laufenburg 
am Hochrhein etablierten sich weinende Masken eben-
falls als fester Teil des Ausdrucksspektrums. Neben dem 
Reiz des Ungewöhnlichen war es wohl auch der sublime 

Umgang mit unbehaglichen oder gar abgründigen Emo-
tionen, der weinende Charaktermasken jeweils so anspre-
chend machte.
Einen weiteren Popularisierungsschub brachten die Foto-
grafien Eduard von Pagenhardts, die 1937 die Schrift Ale-
mannische Volksfasnacht von Hermann Eris Busse illus
trierten. Die seitenfüllenden Aufnahmen einer Obern-
dorfer Heulerle-Maske und eines weinenden Laufen-
burger Narros lösten die Figuren durch den engen 
Ausschnitt und einfarbige Hintergründe von jeglichem ri-
tuellen Kontext und trieben so eine kultische Bildsprache 
voran.9 Solch eine auf Ästhetik statt Funktion gerichtete 
Blickordnung schrieb sich nach dem Zweiten Weltkrieg 
darin fort, dass Fastnachtsmasken mit steigendem Wohl-
stand auch zunehmend zu einem Sammelobjekt der Lieb-
haberbegierde gerieten und teilweise als rein repräsenta-
tive Dekorationsobjekte für eine bürgerlich gutsituierte 
Käuferschaft hergestellt wurden. Deutlich zum Ausdruck 
kam das etwa 1984 in folgender Notiz über die Auftragge-
ber des Schnitzers Hugo Eckert: »Zudem kommen Samm-
ler, ›so alte Senioresse‹, Ärzte und Oberstudienräte, und 
wollen Laufenburger Masken, durchweg vom weinenden 
Typ.«10 Unter dem Aspekt des Sammelwerts waren aus-
drucksstarke weinende Masken in der Tat besonders ge-
fragt. Etliche gezielte Imitationen zeugen davon.

Laufenburger Narro

Oberndorfer Maske im Stil des Heulerle-Schantles 



Landesgeschichte 61

Lauratalgeist aus 
Weingarten 

Wehinger  
Briaker

Triberger Spättle Das Brüele des Schramberger Schnitzers Karl Schaub



Schwäbische Heimat 2025|462

Eigenständige weinende Maskengruppen
Zudem entstanden an weiteren Orten weinende Narrenfi-
guren. 1936 schuf der Donaueschinger Bildhauer Fritz 
Götz die sogenannten Plärri und gab so dem Wehklagen 
über das Fastnachtsende eine materiell fixierte Form. 
Dies bildete einen Übergang von weinenden Charakter-
masken hin zu eigenständigen weinenden Maskengestal-
ten, wie sie 1949 der Schramberg Schnitzer Karl Schaub 
mit dem Brüele kreierte. Die Entstehung in den Nach-
kriegsjahren dominiert bis heute die symbolische Aus-
deutung der Figur, etwa indem der aufgespannte Regen-
schirm als Zeichen von Trauer und Pessimismus be-
schrieben wird. Allerdings mag hier auch schlicht der 
Schantle im benachbarten Rottweil Pate gestanden haben.
Dass solche Ideen einzelner Schnitzer Fuß fassen konn-
ten, lag auch daran, dass sich Darstellungskonventionen 
lockerten und Anregungen für neue Figuren vielfältiger 
wurden. So entstanden 1957 in Freiburg i. Br. die Ribb
linghieler, die ihren neugewählten weinenden Masken-
ausdruck recht trivial durch kindliche Trauer über verlo-
rene oder zerbrochene Murmeln erklärten. Im ober-
schwäbischen Weingarten ersetzte 1971 der lokale 
»Brauchtumspfleger« Jürgen Hohl die spukhaften Stoff-
masken der Lauratalgeister durch weinende Holzmasken. 
Solche mit ortsgeschichtlicher Bedeutung symbolisch 
aufgeladenen Figuren illustrieren eine damals verbreitete 
kulturelle Selbstvergewisserung von Heimat und lokaler 
Identität. Angesichts von Europäisierung, Globalisierung 

und eines sozialen Wandels, der sich etwa im Verschwin-
den kleinbäuerlicher Strukturen, Gebietsreformen und 
steigender Mobilität äußerte, betonten ortsspezifisch her-
geleitete Fastnachtsfiguren – ebenso wie die gleichzeitige 
Gründungswelle an Heimatmuseen – lokale Alleinstel-
lungsmerkmale. Derartige Beispiele bieten etwa auch die 
1972 entstandenen Büllebläri aus Weiler (Moos), deren 
Weinen sich auf das Schneiden einer lokalen Zwiebelart 
bezieht, oder der Wolfsnarro aus Neuhausen, dessen Trä-
ne die Trauer um den Verlust der dörflichen Eigenstän-
digkeit durch die 1975 erfolgte Eingemeindung nach Kö-
nigsfeld im Schwarzwald verdeutlichen soll. Statt Aus-
druck des Volkes waren Fastnachtsfiguren nun zum Aus-
druck des Lokalen geworden.
Auch in Wehingen auf dem Heuberg laute die »Frage aller 
Fragen«, warum die dortige Figur des Briakers weinen 
müsse. »Nachforschungen und Gespräche mit Zeitzeu-
gen« hätten ergeben, dass man so die Obrigkeit verspottet 
habe, weil diese die Fastnacht immer wieder verboten 
habe und daher vom Mitfeiern ausgeschlossen gewesen 
sei, erklärt die Narrenzunft auf ihrer Webseite.Aber war-
um sollte man traurig darüber sein, bei etwas nicht mit-
machen zu können, das man selbst untersagt hatte? 
Müsste die Obrigkeit nicht vielmehr erbost darüber gewe-
sen sein, dass die Untergebenen das Verbot ignorierten? 
Deutlich logischer und wahrscheinlicher erscheint eine 
andere, viel praktischere Herleitung. Denn aufgrund des 
edel applizierten Mantels handelt es sich »um ein soge-

Rottweiler Corona-Schantle und Schramberger Corona-Brüele von 2021



Landesgeschichte 63

nanntes Herrenkleid«, wie die Narrenzunft selbst fest-
stellt. 11 Entsprechend drängt sich erneut ein Einfluss der 
noblen Briekere-Schantle aus dem nahen Rottweil auf. 
Dafür spricht neben dem gemeinsamen Namen auch das 
Erscheinungsbild, zumal sich Einflüsse von Rottweiler 
Narrenfiguren in zahlreichen umliegenden Orten fin-
den.12 Auch für die ursprünglich private Einzelfigur des 
Wehinger Briakers ist daher eine solche Inspiration stark 
zu vermuten. Zudem ist auf Fotos aus den 1960er-Jahren 
ein mitgeführtes kleines, ebenso gekleidetes und mas-
kiertes Kind zu sehen, ganz wie in Rottweil üblich.13 Beide 
Masken und Kleider verbrannten jedoch 1975. Die dar-
auffolgende jahrzehntelange Unterbrechung bis 2008 
dürfte ihren Teil dazu beigetragen haben, das Wissen um 
den Ursprung der Figur zu verwischen. Dass die Narren-
zunft dann eine lokale Erklärung suchte, anstatt über re-
gionale Einflüsse nachzudenken, unterstreicht die Domi-
nanz, die genuin ortsgebundene Deutungen in der Zwi-
schenzeit erlangt hatten. Solch ein Wunsch nach lokal-
spezifischen Begründungen gilt auch für eine besondere 
Spielart weinender Maskenfiguren, nämlich solche, bei 
denen eine Gesichtshälfte lacht und die andere weint. 
Dieses Muster findet sich neben Karsee (Wangen im All-
gäu) vor allem im Badischen, etwa in Triberg, Bleichheim 
(Herbolzheim), Nordweil (Kenzingen) und Hofstetten.

Aktualisierungen zur Corona-Pandemie
Zur Fastnacht 2021 rückten weinende Narrenfiguren in 
den Fokus der Aufmerksamkeit, weil die Corona-Pande-
mie die üblichen Veranstaltungen nicht zuließ. Um der 
Trauer darüber Ausdruck zu verleihen, stellte das Stadt-
museum Rottweil die Franz Ammas Briekere ins Schau-
fenster an der Oberen Hauptstraße, wo sonst der Narren-
sprung entlangzieht. Als private Initiative entstand sogar 
die Maske einer sogenannten Corona-Briekere, deren 
Mund und Nase eine große weiße Schutzmaske bedeckt. 
In Schramberg trat mit dem Corona-Brüele eine ganz 
ähnliche zeitzeugenartige Figur auf. Zudem geriet eine 
städtische Postkarte mit einem solchen Motiv zu einem 
begehrten und binnen kurzem ausverkauften Sammler-
stück.
All diese Beispiele illustrieren, wie die pandemische Kri-
sensituation die jeweiligen lokalen weinenden Masken
figuren mit zeitaktuellem Sinn versah, indem diese als  
veritables Trauersymbol dienten, das Bezüge des fast-
nächtlichen Formenrepertoires zu aktuellen emotionalen 
Befindlichkeiten ermöglichte. Ähnlich versahen Lokal
zeitungen an verschiedenen Orten die Berichte über Ver-
anstaltungsabsagen mit Fotos der entsprechenden Figu-
ren. Die Narrenzunft Wehingen erhob in einem mit Bil-
dern unterlegten Coversong den Briaker ebenfalls zum 
Leitmotiv.14 Derartige Bewältigungsstrategien dienten als 
symbolische Ressource und drückten zugleich die emo-
tionale Verbundenheit zur örtlichen Fastnacht aus. Sie 
bildeten somit das bislang jüngste Kapitel einer wechsel-
haften Entwicklungs- und Deutungsgeschichte weinen-

der Maskenfiguren, die ein facettenreiches, vielleicht 
auch kathartisches Rollenspiel mit Emotionen ermögli-
chen. Ein Grund zum Weinen ist diese Vielfalt an symbo-
lischen und sozialen Bedeutungszuschreibungen jeden-
falls nicht.

Über den Autor
Tobias Becker ist wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Universität Ham-
burg. Er studierte Kulturanthropologie/Volkskunde sowie germanistische 
Literatur an den Universitäten in Freiburg i. Br., Basel sowie Oslo und 
forscht zu verschiedenen kulturhistorischen und bildwissenschaftlichen 
Themen.

Quellen und Literatur
Amt »Feierabend« der NSG Kraft durch Freude u.a. (Hg.): Deutsche Fas-
nacht. Berlin [Erstausgabe 1938, Zweitauflage 1939].
Hermann Eris Busse: Alemannische Volksfasnacht. Karlsruhe 1937.
Günter Clauser: Der weinende Narr. Eine schwäbisch-alemannische Be-
sonderheit im Maskenbrauch. In: Volkskunst. Zeitschrift für volkstümliche 
Sachkultur 6/1 (1983), S. 39–44.
Werner P. Heyd: Oberndorfer Fasnacht. In: Schwäbische Heimat 26/1 
(1975), S. 39–44.
Erich Röhr: Deutscher Volkstanz. Berlin 1934.
Kraft durch Freude. Liederblätter der nationalsozialistischen Gemeinschaft 
»Kraft durch Freude«. Verantwortlich herausgegeben für das Amt »Feier-
abend« der NS.-Gemeinschaft »Kraft durch Freude«, Abteilung »Volkstum-
Brauchtum« von Otto Schmidt. Bl. 10/11: Fasnacht. Hamburg 1937
Herbert Schwedt, Elke Schwedt, Martin Blümcke: Masken und Masken-
schnitzer der schwäbisch-alemannischen Fasnacht. Stuttgart 1984.
Weiterführende Informationen und Bilder finden sich unter  
www.virtuelles-maskenmuseum.de.

Anmerkungen
1	  Dieser Beitrag verwendet außer in Quellen- und Literaturangaben die 
hochdeutsche Schreibweise »Fastnacht«, um so den von der kulturwis-
senschaftlichen Forschung herausgearbeiteten Bezug zur vorösterlichen 
Fastenzeit zu markieren. Die süddeutsche Form »Fasnacht«, wie sie etwa 
der Artikel von Thomas Knubben in diesem Heft alternativ nutzt, und 
dialektale Varianten wie etwa »Fasnet« bleiben davon unbenommen.
2	  Vgl. Clauser (1983); Clauser starb 1982 während der Drucklegung, 
vgl. S. 4 im gleichen Heft.
3	  Vgl. Röhr (1934), S. 8.
4	  Hier und im Folgenden: Amt »Feierabend« [1938], S. 31 & 32, Hervor-
hebungen im Original durch Sperrung.
5	  Ebd., S. 20.
6	  Amt »Feierabend« [1939].
7	  Schmidt (1937), [S. 1].
8	  Vgl. Heyd (1975), S. 43.
9	  Busse (1937), S. 104 & 146.
10	  Schwedt/Schwedt/Blümcke (1984), S. 69.
11	  https://nzwehingen.wixsite.com/website/narrenfiguren [04.09.2025].
12	  Die besonders anregende Wirkung der Briekere-Masken führte sogar 
dazu, dass einzelne Rottweiler Rössletreiber als weinend gestaltet wur-
den.
13	  Mit der Neugestaltung 2008 ist die Figur hingegen zu einem Erwach-
senenpaar geworden.
14	  Narrenzunft Wehingen e.V.: S’Gfühl vo Fasnet. YouTube-Vi-
deo, 30.01.2021, https://www.youtube.com/watch?v=eYUk2DpN93I 
[15.10.2024].


	Unbenannt

