
272

Wandlungen des volkstümlichen Lebens

Der Einfluß der Umsiedler auf Sitte und 'Brauch

“Von Friedrich Heinz Schmidt-Ebhausen

Innerhalb Jahresfrist ist auf den Rinnenäckern der Ge-

markung Waiblingen ein neuer, in sich abgeschlossener
Ortsteil entstanden, in dem rund 1000 Menschen ein ge-

räumiges und sauberes Heim gefunden haben. Etwa 70

vom Hundert der Einwohner dieser mit Recht als

„Schmuckkästchen der Stadt Waiblingen" bezeichneten

stattlichen Siedlung sind Donauschwaben. Über die wegen

ihrer besonderen Entstehungsgeschichte und Eigenart be-

merkenswerte Siedlung Eichenau bei Riedlingen, in der

Deutsche aus der Schwäbischen Türkei eine neue Heimat

fanden, konnte in diesen Blättern bereits ausführlich be-

richtet werden (vgl. Schwäbische Heimat, 4. Jahrgang,
5. Heft, S. 212 ff.). In Flein bei Heilbronn haben sich

Deutsche aus Etyek im Ofner Bergland bei Budapest in

gemeinschaftlicher Zusammenarbeit eine Häusergruppe

erbaut, von der man heute als von der „Etyeker Gasse"

spricht. Das sind nur drei willkürlich herausgegriffene
Beispiele für die seit Jahren in unserem Land entstande-

nen und immer noch entstehenden Wohnsiedlungen, Teil-

gemeinden und selbständigen Orte, in denen Umsiedler

und Neubürger mitten unter den Einheimischen und Alt-

eingesessenen und in Gemeinschaft mit ihnen Heimat-

boden und Heimatrecht gewannen.

So vollzieht sich im altgewohnten Siedlungsbild unserer

Heimatlandschaften manche Wandlung, die aber, wie man

sich allerorten überzeugen kann, das alte Bild nicht zer-

stört, sondern es vielfach mit neuem Leben erfüllt. Es ist

kein gewaltsamer Eingriff, der das historische Siedlungs-
gefüge wandelt, ausweitet und teilweise neu prägt. Es ist

vielmehr ein organischer Vorgang, wie er auch unter nor-

malen Verhältnissen eintreten muß, nur wickelt sich dieser

Vorgang unter dem plötzlichen Hinaufschnellen der Be-

völkerungszahl, unter den zwingenden Notwendigkeiten
der Zeit im Augenblick schneller, intensiver und darum

nach außen hin auffälliger ab.

Aber die in einem so kurzen Zeitabschnitt, gemessen am

normalen Verlauf der Bevölkerungsentwicklung, und in

einer so beispiellos großen Zahl in eine im Laufe eines

langen geschichtlichen Ablaufs in sich festgefügte Land-

schaft und in einen ebenso festgeprägten Volksschlag
hereingetrömten Umsiedler beeinflussen sicher nicht nur

das äußere Bild der Siedlungslandschaft. Sie, die Um-

siedler, kamen ja nicht nur, um wieder Boden unter die

Füße zu bekommen, Arbeits- und damit Lebensmöglich-
keit zu gewinnen. Wenn sie auch an materiellen Gütern

nichts oder kaum etwas mitbrachten als ihren wahrlich

nicht zu unterschätzenden Willen zum Neuaufbau einer

Existenz, so trugen sie doch, unsichtbar und mit materiel-

len Wertmaßstäben nicht zu erfassen, das geistige Erbe

ihrer volkstümlichen Überlieferungen mit sich. Dies blieb

zwar unter den Nöten des anfänglichen harten Ringens

um die nakte Existenz vorerst noch verborgen und un-

erkannt. Es wurde aber mit der Schritt um Schritt vor sich

gehenden Seßhaftmachung mehr und mehr sichtbar. Wie

die Siedlungslandschaft unserer Heimat durch die Neu-

siedler deutliche neue Akzente erhält, so setzen diese aus

ihrem mitgebrachten geistigen Erbe auch der heimatlichen

überlieferten Brauchlandschaft in mancher Hinsicht neue

Lichter auf, die aus sich heraus ausstrahlen auf die alt-

gewohnte und liebgewordene Überlieferung volkstüm-

lichen Lebens, diesem vielfach neue Impulse gebend. So

zeigt sich in zunehmendem Maße ein gegenseitiges Durch-

dringen, ein Nehmen und Geben zwischen Einheimischen

und Neubürgem.
Seit landesherrliche Fürsorglichkeit die örtlich zu den ver-

schiedensten Terminen vom Frühjahr bis in den Spät-
herbst fallenden Dorfkirchweihen auf einen für das ganze

Land geltenden Tag zusammenlegte, feiert man in Würt-

temberg am dritten Oktobersonntag die „Allerweltskirch-
weih", die „Saukirbe" als durchaus weltlichen Herbstfest-

tag mit gelegentlichem Kirbetanz, aber allgemeiner
herkömmlicher Kuchenbackerei und Verwandten- und

Freundschaftsbesuchen in lebhaftem Austausch zwischen

Stadt und Land. In diese starr gewordene Überlieferung
brachten die Neubürger eine belebende Note, indem sie

in der neuen Heimat auch wieder ihre eigenen Kirch-

weihen zu feiern begannen. In vielen Orten ist die

„Kirwa" der „Eghalanda Gmoi" zu einem bereits tradi-

tionellen Fest geworden, die Böhmerwäldler erinnern sich

ihrer der württembergischen Allerweltskirchweih ähn-

lichen, durch Kaiser Josef 11. eingesetzten Landeskirch-

weih. Die Schlesier feiern ihre „Kirmes" mit Bretter-

kuchen mit Mohn, Powidl und Quark wie die Schwaben

die Kirbe mit Apfel-, Zwetschgen- und Zwiebelsteckling.
Und auch die Donauschwaben und Ungarndeutschen
stehen nicht zurück. Kirchweihbaum, Rosmarinstrauß,
Kirchweihkranz, Spiele und Volkstänze in heimatlicher

Tracht zeugen von der Lebendigkeit der Überlieferung.
Daß die Einheimischen an diesen Festen regen Anteil

nehmen und daß sie willkommene Gäste sind, braucht

nicht besonders hervorgehoben zu werden.

Die bislang den katholischen Landesteilen vorbehaltene

Feier des Fronleichnamstages mit der feierlichen Prozes-

sion hat sich in den letzten Jahren erheblich ausgebreitet.
Für viele altwirtembergische, protestantische Orte ist damit

ein gänzlich neues Bild in den Kreis der Jahreslauffeiern

gekommen. Vor allem ist es der besonders von den

Ungarndeutschen gepflegte Brauch des Blumenteppichs,
der an diesem Tage den Straßen, durch die die Prozession

zieht, einen bisher völlig ungewohnten, neuen und präch-

tigen Schmuck gibt. Wie sehr die einheimische, evange-

lische Bevölkerung an diesem Neuen teilnimmt, zeigen
zwei Berichte von Neubürgern: „Die einheimische Be-

völkerung benimmt sich dabei sehr loyal und fördert

unser Brauchtum, wo sie kann. Die Schulen tun mit, die

Stadtverwaltung ist vertreten. Vor den vier Altären sind

Blumenteppiche gelegt. Die werden von unseren Lehrerin-

nen und Schülerinnen nergerichtet, auch die Einheimischen



273

tragen dazu durch zahlreiche Blumenspenden bei. Diese

Stellungnahme der Evangelischen wird allgemein an-

erkannt. Um diese vier Blumenteppiche ist seit den letzten

Jahren eine Art Wettstreit entbrannt. Jede Gruppe von

Lehrerinnen und Kindern möchte, daß ihr Teppich der

schönste wird." Und aus einem anderen Ort: „Die Fron-

leichnamsprozession haben wir in enger Verbindung mit

den Einheimischen, die Evangelische sind, durchgeführt.
Die haben uns dabei in einer Weise geholfen, wie wir es

nicht erwartet hätten. Die Evangelischen waren es, die

uns die vier Altäre für die Fronleichnamsprozession auf-

stellen halfen, ja zum Teil selbst aufgestellt haben. Sie

haben bei allen Vorbereitungen eifrig mitgeholfen, haben

uns aus ihren Gärten alles an Blumen zur Verfügung
gestellt, was wir brauchten, und waren uns auch sonst in

jeder Weise behilflich. Wie wir die Fronleichnamsprozes-
sion abhielten, ist ein großer Teil der einheimischen

Evangelischen anwesend gewesen und hat andächtig zu-

gesehen, so daß wir das Gefühl hatten, sie feiern mit uns

das Fest mit. So ist dieser Tag nicht bloß ein Festtag für

uns, sondern eigentlich für den ganzen Ort geworden."
Auch die immer zahlreicher werdenden Wallfahrten, wie

etwa die der Böhmerwälder und anderer auf den Schönen-

berg bei Ellwangen, solche der Schlesier, der Sudeten-

deutschen, der Donauschwaben nach alten und auch neuen

Gnadenstätten an in der alten Heimat überlieferten Ter-

minen (z.B. das schlesische Anna- und Hedwigsfest) geben
unserer alten Brauchlandschaft neues, ausdrucksvolles

Leben.

Von den vielerlei Bräuchen des Jahreslaufs, die Eingang
bei uns gefunden haben und die auf die heimische, oft

verschüttete Überlieferung belebend auszustrahlen be-

ginnen, seien ebenfalls einige beispielhaft genannt. Das

auch bei uns bekannte Aufrichten eines Maibaums auf

dem Dorfplatz wird nun ergänzt durch das volksfest-

artige, von Volkslied und Volkstanz begleitete Maibaum-

fällen und -aufstellen der Sudetendeutschen. Die einfach

nach heimatlicher Weise gefärbten Ostereier bekommen

in den buntgemusterten, den „gescheckelten" Eiern der

Böhmerwäldler, Egerländer, Schönwälder frohe Gesell-

schaft. Dabei werden die alten, bei uns kaum noch be-

kannten Verfahren des Anbringens von allerlei Schmuck-

mustern und von Sprüchen auf den Ostereiern angewandt;

„so gibt es", berichtet ein Umsiedler aus dem Kuhländ-

chen, „bei uns oft viel schönere Ostereier als bei den

einheimischen Schwaben." Doch hindert das nicht den

gegenseitigen Austausch, wie weiter recht anschaulich er-

zählt wird: „Im Osterbrauch gibt es einige Unterschiede

zwischen den Einheimischen und uns. Noch bis jetzt, das

wird sich erst mit der Zeit geben. Bei uns gehen am

Ostersonntag, Ostermontag die Kinder zu den Verwand-

ten und näheren Bekannten, und die beschenken sie mit

Eiern. Das ist so von Schmackostem her, auch wenn heute

zum Großteil nicht mehr schmackostert wird. Bei den Ein-

heimischen bekommen die Kinder schon früher die Oster-

eier. Sie bekommen sie nicht beim Verwandtenbesuch,
sondern von den Eltern und dann auch im Osterneschtle,

Osterkörbchen. Die Kinder gehen es im Garten suchen.

Die einheimischen Kinder haben so ihre Ostereier schon

etwas früher als unsere. Die drängen, sie wollen auch

Eier haben, für die Osterwiese. Den Brauch der Oster-

wiese nehmen unsere Kinder nun langsam schon an von

den Einheimischen. Die werfen die Eier in die Luft, und

wenn sie kaputt sind, so werden sie gegessen. Das nennen

sie Osterwiese oder Eierwies’. Mit dem Werfen der Oster-

eier gibt es auch so Wettspiele, wer gewinnt. Das lernen

so langsam unsere Kinder."

Es läßt sich bereits heute in einem Zeitpunkt, wo die Dinge
durchaus noch im Fluß sind, an diesen Beispielen ablesen,
wie lebhaft der Anteil der Neubürger an der künftigen
Gestaltung des volkstümlichen Lebens unserer Heimat ist.

In einem Augenblick, wo mancher schon glaubte, mit

schmerzlichem Bedauern das Hinschwinden alter Volks-

überlieferung unter dem Druck eines materiell gerichteten
Zeitgeistes feststellen zu müssen, erfährt diese Überliefe-

rung eine neue Bereicherung. Das volkstümliche Erbe, das

die Umsiedler mitbrachten und das sie im Laufe der Ver-

wurzelung in der neuen Heimat zunächst für sich, oft

schamhaft verborgen (weil sie anfangs fürchteten, ver-

spottet zu werden), dann aber immer offener und mit

berechtigtem Stolz zeigten, forderte schließlich die Ein-

heimischen geradezu heraus, nun zu beweisen, daß auch

sie ein Erbe zu verwalten und zu pflegen haben. Zumal

ein Erbe, das wesensverwandt ist, denn ein großer Teil

der Umsiedler, besonders die Ungarndeutschen, nahm es

ja aus der einstigen süd- und südwestdeutschen Urheimat

mit und erhielt es in den Siedlungsgebieten Südosteuropas
meist reiner als das bei uns der Fall war. So setzte mit der

Niederlassung der Umsiedler ein das volkstümliche Leben

und Denken beeinflussender und gestaltender Austausch

hinüber und herüber ein, der zweifellos noch langekeinen

Abschluß findet, sondern in vollem Gange ist. Er vollzieht

sich auf dem Grunde der gegenseitigen Achtung der Stam-

mes- und Herkunftseigenarten als ein wechselweises

Geben und Nehmen, das im Laufe einer lebens- und

wirklichkeitsnahen Entwicklung das volkstümliche Leben

in unserem Raum gestalten hilft.

Daß die angeführten Beispiele nicht zufällige Einzel-

erscheinungen sind, möge durch einige statistische An-

gaben erhärtet werden. Die genannten Beispiele sind

wissenschaftlichenErhebungen entnommen, die seit Jahren
Alfred Karasek in Berchtesgaden durchführt. Er stellte

der Landesstelle für Volkskunde inStuttgart sein Material

zur Verfügung, soweit es das ehemalige Land Württem-

berg (einschließlich Hohenzollern) betrifft. Die rund 340

Aufzeichnungen beziehen sich auf 145 Orte. Nach den

Herkunftsgebieten verteilen sich die Einzelbelege auf die

Schlesier zu 20%, die Sudetendeutschen zu rund 40%

und die Ungarndeutschen zu 30 %, der Rest umfaßt

andere Herkunftsgebiete. Nach volkskundlichen Sach-

gebieten aufgeschlüsselt finden sich rund 10% Belege
über Ostereierfärben und Eierspiele, 7 % Maibaum-

bräuche, 4 % Froneichnamsprozession, 4 % Sommersonn-

wendbräuche, 17 % Kirchweihfeiern, 10 % Weihnachts-



274

bräuche und 15 % Wallfahrten und kirchliche Feste. Die

übrigen 33 % verteilen sich auf weitere volkskundliche

Sachgebiete, die zu behandeln den Umfang dieses Berich-

tes überschreiten würde. Es ist auch zu berücksichtigen,
daß das vorliegende Material nicht das Ergebnis einer

umfassenden und systematischen Erhebung in einem mög-
lichst dichten Netz über das ganze Land hin ist. Eine

solche Erhebung verheißt auf Grund des schon vorhande-

nen Materials eine nachdrückliche Bekräftigung dieser

Darlegungen.

Das Schädeldepot in der Ofnet

Von Wilfried Nölle

R. R. Schmidt entdeckte im Jahre 1908 in der Ofnet bei

Nördlingen zwei Gruben, deren eine 27, die andere

6 Schädel von Männern, Frauen und Kindern enthielt.

Die mit den ersten Wirbelknochen abgeschnittenen,
schwere Hiebverletzungen aufweisenden Schädel - dar-

unter vier langköpfige, acht mittelköpfige und fünf hier

zum erstenmal in Mitteleuropa auftretende kurzköpfige -

lagen nach Westen orientiert in Rötel eingebettet und

waren geschmückt mit Eckzähnen vom Hirsch und durch-

bohrten Schneckenhäuschen, die ursprünglich vielleicht

Ketten gebildet haben mögen.

Die bisherige Deutung dieses mittelsteinzeitlichen Fundes

erscheint ungenügend. Schmidt (Die diluviale Vorzeit

Deutschlands, 1912, p 33 ff.) gibt im wesentlichen eine

Beschreibung, Pfister (Deutsches Volkstum in Glauben

und Aberglauben, 1936, p. 115) sieht in den Schädel-

einlagerungen eine Kollektion von „Reliquien" und eine

„Kraftzentrale, die den Hinterbliebenen nützlich sein

könnte", Rieth (Vorgeschichte der Schwäbischen Alb, 1938,

p. 36) spricht ganz allgemein zwar von dem hohen reli-

gionsgeschichtlichen Interesse, das der Fund erheischt,
führt jedoch nichts Näheres dazu an, Behn (Vorgeschichte
Europas, 1949, p. 29) deutet die Gruben als Zeugnis für

die komplizierten Formen des Totenkultus des diluvialen

Menschen und Grahmann (Urgeschichte der Menschheit,

1952, p. 130) beschränkt sich auf den Hinweis, daß es

sich zweifellos um Erschlagene handelt.

Man sieht, das Depot wurde wohl von der sinnsuchenden,
nicht aber in gleicher Weise auch von der kulturhistori-

schen und kulturgenetischen Betrachtungsweise beachtet.

Entscheidende Punkte mußten so unerörtert bleiben.

Für eine rituelle Bestattung spricht auf den ersten Blick

die Ost-West-Orientierung (Gang ins Totenreich?), die

Einlagerung in Rötel, der Schmuck und vor allem die

mesolithische Sitte der Zweitbestattung von Schädeln und

Langknochen, die eine eingehende (animistische) Be-

schäftigung mit dem Los der Verstorbenen einschließt.

Ferner könnte auf die Sepulkralbräuche der Paläoasiaten

Sibiriens und anderer sogenannter Primitiver, auf die ge-

steigerte Bewertung des Kopfes imÄgypten der 1.-111. Dy-
nastie (Klingbeil, Kopf und Maske bei den Primitiven,
1933, und Kopf-, Masken- und Maskierungszauber in

den antiken Hochreligionen, insbesondere denen des Alten

Orients, 1935) und auf die Teilbestattungen im vor-

geschichtlichen Vorderasien und nordwestlichen Indien

(Piggott, Prehistoric India, 1952, deutsche Bearbeitung
demnächst bei Kohlhammer) verwiesen werden. Aber

Schädel und Langknochen sind fast immer zusammen

beigesetzt worden und die Träger der Kulturen Ägyptens,
Vorderasiens und Indiens waren Ackerbauern, die Men-

schen der Mittelsteinzeit jedoch Jäger und Wildbeuter.

Darüber hinaus findet sich zumindest in Ägypten, in der

religiös-mythischen Vorstellungswelt der Babylonier und

Assyrer und bei den Naturvölkern mit einer ackerbäuer-

lichen Lebensweise die Idee des erhöhten Kopfes neben

der Teilbestattung, die sich auch,wenn auch in geringerem

Umfange, bei den Altvölkern Zentral- und Nordasiens

nachweisen läßt.

Erst im Mousterien kam der Brauch auf, die Toten zu

bestatten, im Aurignacien wurden dann regelmäßige
Begräbnisse üblich (Albright, Von der Steinzeit zum

Christentum, 1949, p. 127). So haben sich aus dem An-

fang des Mesolithikums in Mugharet et-Tabun beim Kar-

mel - um nur ein Beispiel hier anzuführen - die Leichen

von zwölf Menschen erhalten, die unversehrt beigesetzt
worden sind (Keith-McCown, The Stone Age of Mt. Car-

mel, Bd. 2, 1939). Die Bewohner der einstigen Karmel-

höhle wie die, welche die Gruben in der Ofnet aushoben

und jene, welche die ebenfalls mesolithische Schädel-

setzung im Hohlestein (Lonetal) - Völtzing und Wetzel

entdeckten im Jahre 1937 drei Schädel von einem Manne,
einer Frau und einem Kinde, die auch mit den ersten

Halswirbeln vom Rumpf abgetrennt worden waren 1
-

tätigten, waren Jäger, die in geringerem Maße unter dem

Einfluß chthonischer Elemente gestanden haben als die

kulturhistorisch auch jüngeren Hirten- und Ackerbau-

kulturen. Auch die Beschädigungen der Schädel und das

Fehlen der Langknochen sprechen gegen die Annahme,
daß es sich bei den Gruben in der Ofnet um eine be-

sondere Bestattungsart handelt.

Lassen sich nun Gründe dafür namhaft machen, daß hier,
wenn auch nicht sicher, so aber doch wahrscheinlich eine

besondere Opfergesinnung sich angedeutet findet?

Handelt es sich bei den Schädeleinlagerungen in der

Ofnet um ein mittelsteinzeitliches Depotopfer? Eine erste

Hilfe bietet A. Gahs (Kopf-, Schädel- und Langknochen-
opfer bei Rentiervölkern, 1928,Festschrift für W. Schmidt,
p. 231-268), der nachweist, daß das sogenannte Primitial-

opfer an die Hochgottheit oder auch an den Wild- und

Jagdgott bei den Angehörigen ethnologischer Altvölker

eine verhältnismäßig weite Verbreitung gefunden hat. Für

die Altsteinzeit stellte Menghin die Belege zusammen

(Der Nachweis des Opfers im Altpaläolithikum, Wiener

Prähistorische Zeitschrift, 1926, p. 14-19), die A. Closs

1 Der nicht weit von der Ofnet im Jahre 1913 von Birk-
ner am Kaufertsberg gehobene mittellangköpfige Schädel,
der von gleichem Alter ist und wohl zur gleichen Form-

gruppe gehört, kann hier außer Betracht gelassen werden.


	1954_5(6)Teil9
	Unbenannt

	1954_5(6)Teil10
	Unbenannt


