
274

bräuche und 15 % Wallfahrten und kirchliche Feste. Die

übrigen 33 % verteilen sich auf weitere volkskundliche

Sachgebiete, die zu behandeln den Umfang dieses Berich-

tes überschreiten würde. Es ist auch zu berücksichtigen,
daß das vorliegende Material nicht das Ergebnis einer

umfassenden und systematischen Erhebung in einem mög-
lichst dichten Netz über das ganze Land hin ist. Eine

solche Erhebung verheißt auf Grund des schon vorhande-

nen Materials eine nachdrückliche Bekräftigung dieser

Darlegungen.

Das Schädeldepot in der Ofnet

Von Wilfried Nölle

R. R. Schmidt entdeckte im Jahre 1908 in der Ofnet bei

Nördlingen zwei Gruben, deren eine 27, die andere

6 Schädel von Männern, Frauen und Kindern enthielt.

Die mit den ersten Wirbelknochen abgeschnittenen,
schwere Hiebverletzungen aufweisenden Schädel - dar-

unter vier langköpfige, acht mittelköpfige und fünf hier

zum erstenmal in Mitteleuropa auftretende kurzköpfige -

lagen nach Westen orientiert in Rötel eingebettet und

waren geschmückt mit Eckzähnen vom Hirsch und durch-

bohrten Schneckenhäuschen, die ursprünglich vielleicht

Ketten gebildet haben mögen.

Die bisherige Deutung dieses mittelsteinzeitlichen Fundes

erscheint ungenügend. Schmidt (Die diluviale Vorzeit

Deutschlands, 1912, p 33 ff.) gibt im wesentlichen eine

Beschreibung, Pfister (Deutsches Volkstum in Glauben

und Aberglauben, 1936, p. 115) sieht in den Schädel-

einlagerungen eine Kollektion von „Reliquien" und eine

„Kraftzentrale, die den Hinterbliebenen nützlich sein

könnte", Rieth (Vorgeschichte der Schwäbischen Alb, 1938,

p. 36) spricht ganz allgemein zwar von dem hohen reli-

gionsgeschichtlichen Interesse, das der Fund erheischt,
führt jedoch nichts Näheres dazu an, Behn (Vorgeschichte
Europas, 1949, p. 29) deutet die Gruben als Zeugnis für

die komplizierten Formen des Totenkultus des diluvialen

Menschen und Grahmann (Urgeschichte der Menschheit,

1952, p. 130) beschränkt sich auf den Hinweis, daß es

sich zweifellos um Erschlagene handelt.

Man sieht, das Depot wurde wohl von der sinnsuchenden,
nicht aber in gleicher Weise auch von der kulturhistori-

schen und kulturgenetischen Betrachtungsweise beachtet.

Entscheidende Punkte mußten so unerörtert bleiben.

Für eine rituelle Bestattung spricht auf den ersten Blick

die Ost-West-Orientierung (Gang ins Totenreich?), die

Einlagerung in Rötel, der Schmuck und vor allem die

mesolithische Sitte der Zweitbestattung von Schädeln und

Langknochen, die eine eingehende (animistische) Be-

schäftigung mit dem Los der Verstorbenen einschließt.

Ferner könnte auf die Sepulkralbräuche der Paläoasiaten

Sibiriens und anderer sogenannter Primitiver, auf die ge-

steigerte Bewertung des Kopfes imÄgypten der 1.-111. Dy-
nastie (Klingbeil, Kopf und Maske bei den Primitiven,
1933, und Kopf-, Masken- und Maskierungszauber in

den antiken Hochreligionen, insbesondere denen des Alten

Orients, 1935) und auf die Teilbestattungen im vor-

geschichtlichen Vorderasien und nordwestlichen Indien

(Piggott, Prehistoric India, 1952, deutsche Bearbeitung
demnächst bei Kohlhammer) verwiesen werden. Aber

Schädel und Langknochen sind fast immer zusammen

beigesetzt worden und die Träger der Kulturen Ägyptens,
Vorderasiens und Indiens waren Ackerbauern, die Men-

schen der Mittelsteinzeit jedoch Jäger und Wildbeuter.

Darüber hinaus findet sich zumindest in Ägypten, in der

religiös-mythischen Vorstellungswelt der Babylonier und

Assyrer und bei den Naturvölkern mit einer ackerbäuer-

lichen Lebensweise die Idee des erhöhten Kopfes neben

der Teilbestattung, die sich auch,wenn auch in geringerem

Umfange, bei den Altvölkern Zentral- und Nordasiens

nachweisen läßt.

Erst im Mousterien kam der Brauch auf, die Toten zu

bestatten, im Aurignacien wurden dann regelmäßige
Begräbnisse üblich (Albright, Von der Steinzeit zum

Christentum, 1949, p. 127). So haben sich aus dem An-

fang des Mesolithikums in Mugharet et-Tabun beim Kar-

mel - um nur ein Beispiel hier anzuführen - die Leichen

von zwölf Menschen erhalten, die unversehrt beigesetzt
worden sind (Keith-McCown, The Stone Age of Mt. Car-

mel, Bd. 2, 1939). Die Bewohner der einstigen Karmel-

höhle wie die, welche die Gruben in der Ofnet aushoben

und jene, welche die ebenfalls mesolithische Schädel-

setzung im Hohlestein (Lonetal) - Völtzing und Wetzel

entdeckten im Jahre 1937 drei Schädel von einem Manne,
einer Frau und einem Kinde, die auch mit den ersten

Halswirbeln vom Rumpf abgetrennt worden waren 1
-

tätigten, waren Jäger, die in geringerem Maße unter dem

Einfluß chthonischer Elemente gestanden haben als die

kulturhistorisch auch jüngeren Hirten- und Ackerbau-

kulturen. Auch die Beschädigungen der Schädel und das

Fehlen der Langknochen sprechen gegen die Annahme,
daß es sich bei den Gruben in der Ofnet um eine be-

sondere Bestattungsart handelt.

Lassen sich nun Gründe dafür namhaft machen, daß hier,
wenn auch nicht sicher, so aber doch wahrscheinlich eine

besondere Opfergesinnung sich angedeutet findet?

Handelt es sich bei den Schädeleinlagerungen in der

Ofnet um ein mittelsteinzeitliches Depotopfer? Eine erste

Hilfe bietet A. Gahs (Kopf-, Schädel- und Langknochen-
opfer bei Rentiervölkern, 1928,Festschrift für W. Schmidt,
p. 231-268), der nachweist, daß das sogenannte Primitial-

opfer an die Hochgottheit oder auch an den Wild- und

Jagdgott bei den Angehörigen ethnologischer Altvölker

eine verhältnismäßig weite Verbreitung gefunden hat. Für

die Altsteinzeit stellte Menghin die Belege zusammen

(Der Nachweis des Opfers im Altpaläolithikum, Wiener

Prähistorische Zeitschrift, 1926, p. 14-19), die A. Closs

1 Der nicht weit von der Ofnet im Jahre 1913 von Birk-
ner am Kaufertsberg gehobene mittellangköpfige Schädel,
der von gleichem Alter ist und wohl zur gleichen Form-

gruppe gehört, kann hier außer Betracht gelassen werden.



275

jüngst noch für das gesamte Paläolithikum und das Nach-

leben bei den Indogermanen erweiterte (Das Versenkungs-
opfer, in Kultur und Sprache, 1952, p. 66-107). So kann

in der Tat der Gedanke nicht fern liegen, daß selbst bei

Berücksichtigung des primitivkulturlichen Brauches, den

Kopf und einzelne Röhrenknochen nur des Jagdtieres zu

opfern, den Schädeleinlagerungen in der Ofnet religiöse
Gedanken und Maßnahmen zugrunde liegen, zumal

Wölfel (Die Religionen des vorindogermanischen Europa,
1951) auf das intensive Fortleben solcher Opfer, ins-

besondere des Haaropfers als unblutiges Überbleibsel 2

eines primären Menschen- beziehungsweise Kopfopfers,
im Megalithikum hinzuweisen vermochte.

.Man wird zunächst einwenden, daß es sich bei den prä-

historischen beziehungsweise naturvölkischen Depotopfern
fast stets um Einlagerungen von Tierköpfen oder Tier-

knochen handelt, aber allein der eindeutig dem frühen

Pleistozän zugeschriebene Fund von Tschou-kou-tien

- die meist beschädigten Menschenschädel überwiegen
hier die Tierknochen in der Mehrzahl (Teilhard, Pei und

andere, zitiert Kern, Der Beginn der Weltgeschichte, 1953,

p. 46 3) - und die Vorarbeiten von Gahs über die An-

fänge des Menschenopfers, die dann Koppers in seiner

Aufgliederung des Pferdeopfers mitverwertete (Pferde-
opfer und Pferdekult der Indogermanen, Wiener Beiträge
zur Kulturgeschichte und Linguistik, 1936, p. 279-411),
begegnen solchen Einwänden und ebenso die Tatsache,
daß in ethnologischen Schichten, die der Steinzeit ent-

sprechen, sich Parallelen hierzu finden.

Schließlich sei noch in diesem Zusammenhang auf die

kulturhistorisch und menschheitsgeschichtlich jüngeren
(voreisenzeitlichen) Opferdepots von Vemmerlöw in Süd-

schonen verwiesen. Eine dieser Gruben barg neben blutig
geopferten Resten eines Hirsches sowie Relikten von

Rind, Ziege und Wildschwein auch die geopferten Schä-

del von drei Erwachsenen und einem zweijährigen Kinde -

sämtlich kurzköpfig (Ebert, Reallexikon derVorgeschichte,
14, p. 112 ff.). Derartige Opfergruben aus noch jüngerer
Zeit finden sich vor allem in illyrischen Gebieten (Bayer,
Mannus, 1930, p. 374). Auch die von Lossow erscheint

nach Unverzagt (Nachrichtenblatt der deutschen Vorzeit,
1941, p. 245 ff.) als illyrisch.
Diese Gruben, wie die auch mit Beginn des Mesolithi-

kums häufiger anzutreffenden förmlichen Schädelsetzun-

gen (dazu gehören auch die im Hohlestein) lassen eher

auf ein Opfer schließen 4 , als auf eine noch von Closs

(1. c., p. 72) angenommene rituelle Bestattung nach vor-

heriger Opferhandlung.
Die Deutung des Schädeldepots in der Ofnet als Opfer
muß aber noch scharf von anderen dem Opfer nahe-

stehenden Handlungen abgegrenzt werden. Pfister sah in

dem Depot eine „Kraftzentrale" und eine Kollektion

von „Reliquien". Vom Leib getrennte Schädel deuten nun

leicht auf Magie und auf Pietät, vor allem, wenn man an

die hochkulturliche Bewertung des Kopfes denkt. Aber

abgesehen davon, daß Teilbestattungen nichts ungewöhn-
liches für die frühe Menschheit sind, so sollte man sich

doch stets bewußt bleiben, daß die spezifische Idee des

Opfers die der Gabe ist und daß sie kulturhistorisch älter

ist als die dem Opfer erst sekundär zugewachsene Absicht

der magischen Kraftsteigerung. Gegen die Annahme, das

Depot sei ein Zeugnis für den Totenkultus oder ein Aus-

druck der Ahnenverehrung der mesolithischen Jäger

sprechen auch die Kinderschädel (Maringer, De Gods-

dienst der prähistorie, 1952, bringt hierzu das Material

und den ethnologischen Kommentar) und gegen die Deu-

tung als Reliquienkollektion das Fehlen von ethnologi-
schen Entsprechungen in zeitlich annähernd gleichen
Schichten heutiger naturvölkischer Kultur. Für die kul-

tische Tötung spricht die Beschädigung der Schädel (auch

Rieth, 1. c., p. 36) und für den Opfercharakter des Depots
und des Opfercharakters selbst als Gabenopfer der von

Ethnologen und Prähistorikern gut begründete Opferkult
im Drachenloch des Taminatales in der Schweiz (Koppers,
Festschrift für P. v. d. Mühll, 1945, Urmensch und Ur-

religion, 1946, p. 140 f. und Der Urmensch und sein

Weltbild, 1949, p. 228 f.), der zwar in erster Linie eine

Art Erstlingsopfer von Kopf und Langknochen des Höhlen-

bären an das Höchste Wesen (Terminologie der Wiener

Schule) darstellt, aber zur Erhellung des Sinns der Ofnet-

Schädelsetzungen neben dem sonstigen vorgeschichtlichen
und völkerkundlichen Material herangezogen sein mag.

Es scheint also, wenn man von der mesolithischen Sitte

der Zweitbestattung von Schädeln und Langknochen (stets

zusammen, was für den Fund in der Ofnet nicht bezeugt
ist) absieht, daß wir es bei den Schädeldepots in der Ofnet

mit einem mittelsteinzeitlichen Zeugnis einer Opfer-
gesinnung zu tun haben, die zweckfrei gewesen ist und

an die Erstlingsopfer und kultische Tötungen heutiger

primitivkulturlicher Jäger wie auch der steinzeitlichen

Wildbeuter in vielem erinnert.

Der Charakter eines Gabenopfers eignet den Ofnet-

Schädeln kaum weniger als den Einlagerungen von Beute-

tieren durch die mesolithischen Jäger. Und die Vorstel-

lung, den Kopf als Gabe dem höchsten Wesen zu spenden,
ist nicht nur auf das Mesolithikum beschränkt. Eine

Schwierigkeit ergibt sich jedoch, wenn man mit Jensen
(Mythos und Kult bei Naturvölkern, 1951, p. 197 ff.) an-

nimmt, daß die blutige Tötung ursprünglich überhaupt
keinen Opfercharakter hatte. Dann bleibt offen, wie sie

ihn erworben haben könnte und welchen Sinn die kultische

Tötung zunächst hatte.

2 Spuren von alten Menschenopfern in Schwaben ver-

merkt U. Jahn, Die deutschen Opferbräuche, 1884, Neu-

druck 1935, p. 150; vgl. auch Hünnerkopf, Sachwörter-
buch für Deutschkunde 11, 1930, p. 895.

3 Vgl. Grahmann, 1. c., p. 200 f.

4 Die Studien von Sartori über das Bauopfer, Zeitschrift
für Ethnologie, 1898, p. 1 ff., Westermarck, Fundamental-
opfer und Bauaberglaube, Geistige Arbeit 1934 und Loeb,
The Blood Sacrifice Complex, Mem. Am. Anthr. Ass.,
1932, bestärken Verf. in seiner Annahme, beim Schädel-
depot in der Ofnet handele es sich um ein Opfer.


	1954_5(6)Teil10
	Unbenannt

	1954_5(6)Teil11
	Unbenannt


